


DİYALEKTİK VE TARİHİ
MATERYALİST FELSEFE

MARKSİZM

GEORGES POLİTZER
GUY BESSE ve MAURİCE CAVERİNG



Diyalektik ve Tarihi Materyalist Felsefe
Marksizm
   ISBN 978-605-4087-27-3
   İlkeriş Yayınları / Belgesel Kitaplar
   Birinci Baskı, Aralık 2023, Ankara
   274 Sayfa



DİYALEKTİK VE TARİHİ
MATERYALİST FELSEFE

MARKSİZM

GEORGES POLİTZER
Guy Besse ve Maurice Cavering



GEORGES  POLİTZER

   MAİE  POLİTZER

Bu kitaptaki yazılar, Georges Politzer’in, "Felsefenin Temel 
İlkeleri”ndeki “Diyalektik ve Tarihi Materyalist Felsefe ve Marksizm” 
başlıklı yazılarından oluşmaktadır.

İlkeriş Yayınları tarafından kontrol ve redakte edilerek yayına 
hazırlanmıştır.

Fotoğraflar, Fransa’nın  Nazi işgali sonrasında Bay ve Bayan Polit-
zer’in Nazilerce çekilmiş gözaltı fotoğraflarıdır.

Georges Politzer’in kurşuna dizilmesinden sonra, Maie Politzer, 
Auschwitz imha kampına gönderildi ve Mart 1943'te orada öldürüldü.

Anılarına saygıyla.

Belgesel Kitaplar-16
ISBN 978-605-4087-27-3

Birinci Baskı Mayıs 2023, Ankara

Baskı: Sözkesen Mat.Tic.Ltd. /Ankara
Tel: +90 312 3952110 Sertifika No: 49363

İlkeriş  Yayınları
www.ilkeris.com 
iletisim@ilkeris.com
kitap@ilkeris.com 

http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.cs
mailto:kitap@ilkeris.com


İÇİNDEKİLER

    5  İçindekiler
  13  Diyalektik ve Tarihi Materyalizm - Marksizm

  15  Georges Politzer (Georges Cogniot)
  23     Önsöz (Maurice Le Goas)
  29   Yayıncıların Önsözü
  31  BİRİNCİ KISIM - FELSEFENİN SORUNLARI
  31   Giriş
  31   I.   Felsefeyi Niçin Öğrenmeliyiz?
  33  II.  Felsefe Öğrenmek Zor Bir Şey Midir?
  33  III. Felsefe Nedir?
  34   IV.  Materyalist Felsefe Nedir?
  35   V.   Materyalizm İle Marksizm Arasındaki 
         İlişkiler Nelerdir?
  37   VI. Egemen Sınıfların Marksizme Karşı
         Kampanyaları
  39  Dipnot
  41  BİRİNCİ BÖLÜM - Felsefenin Temel Sorunu
  41   I.   Felsefe Öğrenmeye Nasıl Başlamalıyız?
  41   II.  Evreni Açıklamanın İki Biçimi
  42   III. Madde ve “Ruh”
  42   IV. Madde Nedir,? “Ruh” Nedir?
  43   V.  Felsefenin Temel Sorusu ya da Sorunu
  44   VI. İdealizm ya da Materyalizm
  47           Okuma
  47           Dipnot



  49   İKİNCİ BÖLÜM - İdealizm
  49  I.   Ahlaki İdealizm ve Felsefi İdealizm 
  50  II.  Berkeley’in İdealizmini Niçin
        Öğrenmeliyiz?
  52   III. Berkeley’in İdealizmi
  55  IV. “İdealist” Uslamlamanın Sonuçları
  56   V.  İdealist Kanıtlar
  59  Okuma Parçaları
  59  Dipnot
  61  ÜÇÜNCÜ BÖLÜM - Materyalizm
  61    I.   Materyalizmi Niçin Öğrenmemiz
         Gereklidir?
  62  II.  Materyalizm Nereden Gelir?
  63  III. Materyalizm Nasıl ve Niçin Gelişti?
  64    IV.  Materyalistlerin İlkeleri ve Kanıtları
         Nelerdir?
  66  “Not”
  67  Dipnot
  69  DÖRDÜNCÜ BÖLÜM - Kim Haklı: İdealist mi,
         Materyalist mi?
  69  I.   Sorunu Nasıl Koymalıyız
  70   II.  Dünyanın Yalnızca Bizim Düşüncemizde
         Varolduğu Doğru Mudur? [”Bu Dünya Yalan!”]
  72    III. Şeyleri Bizim Fikirlerimizin Yarattığı
         Doğru Mudur?
  74  IV. “Ruh”un Maddeyi Yarattığı Doğru
         Mudur?
  75    V.   Materyalistler Haklıdırlar ve Bilim
         Onların İddialarını Tanıtlar
  76  Okuma Parçaları
  76  Dipnot
  77    BEŞİNCİ BÖLÜM - Üçüncü Bir Felsefe Var
   Mıdır? Bilinemezcilik
  77  I.   Niçin Üçüncü Bir Felsefe?
  78  II.  Bu Üçüncü Felsefenin İleri Sürdüğü Kanıtlar        



  80  III. Bu Felsefe Nereden Geliyor?       
  81    IV.  Vardığı Sonuçlar
  83  V.   Bu “Üçüncü Felsefe” Nasıl Çürütülür?
  85  VI. Vargı
  87  Okuma Parçaları
  87  Yoklama Soruları
  88  Dipnot
  89  İKİNCİ KISIM - FELSEFİ MATERYALİZM
  89  BİRİNCİ BÖLÜM- Madde ve Materyalistler
  89  I.   Madde Nedir?
  90  II.  Birbirini İzleyen Madde Teorileri
  91  III. Materyalistlere Göre Madde Nedir?
  92  IV.  Uzay, Zaman, Hareket ve Madde
  94  V.   Vargı
  96  Okuma Parçaları
  96  Dipnot
  97  İKİNCİ BÖLÜM - Materyalist Olmak Ne
       Demektir?
  97  I.   Teori İle Pratiğin Birliği
  98  II.  Düşünce Alanında Materyalizm Yanlısı        
         Olmak Ne Demektir?
100  III. Pratikte Nasıl Materyalist Olunur?
103  IV.  Vargı
104  Dipnot 
105  ÜÇÜNCÜ BÖLÜM - Materyalizmin Tarihi
106  I.    Bu Tarihi Öğrenme Zorunluluğu
107  II.   Marksizm Öncesi Materyalizm
116  III.  İdealizm Nereden Geliyor?
117  IV.   Din Nereden Geliyor?
119  V.    Marksizm  Öncesi Materyalizmin
          Değerleri
121  VI.  Marksiz Öncesi Materyalizmin Kusurları
124  Okuma Parçaları
124  Yoklama Soruları
125  Dipnot



127  ÜÇÜNCÜ KISIM - METAFİZİĞİN İNCELENMESİ
127  TEK BÖLÜM - Metafizik Yöntem Nedir?
128  I.    Bu Yöntemin Temel Özellikleri
136  II.   Özet
138  III.  Metafizik Doğa Anlayışı
140  IV.   Metafizik Toplum Anlayışı
141  V.     Metafizik Düşünce Anlayışı
143  VI.   Mantık Nedir?
145  VII. “Metafizik” Sözcüğünün Açıklaması
146  Yoklama Soruları
146  Yazılı Ödev
146  Dipnot
147  DÖRDÜNCÜ KISIM - DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİ
147  BİRİNCİ BÖLÜM - Diyalektiğin İncelenmesine
        Giriş
147  I.   Hazırlayıcı Uyarılar











13Georges Politzer

DİYALEKTİK VE TARİHİ
MATERYALİST FELSEFE

MARKSİZM

GEORGES POLİTZER
GUY BESSE ve MAURİCE CAVERİNG



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
14



GEORGES POLİTZER
Georges Cogniot

Sık sık şöyle denir: Georges Politzer her şeyden 
önce “Bir Gülüştür”. Meydan okumanın “Gülüşü”; sa-
dece başkaldırmanın değil, devrimcinin “Gülüşü”; a-
narşistin değil, tarihin mahkumiyet hükmünden kurtul-
mak, gelişmek ve ilerlemek için eski dünyanın güçleriy-
le açıkça alay eden marksistin “Gülüşü”. Zincirler içinde, 
Pucheu'nün karşısında, Gestaponun işkenceleri içinde 
bile galip gelenin “Gülüşü”; infaz mangasının karşısın-
daki galip  gelenin “Gülüşü”. Şehir ve kır ploletaryası-
nın, emekçi ve yoksul halkın son “Gülüşü”!(*)..

Georges Politzer, 1903'te doğmuştu. Macaris-
tan'ın kuzeyindeki küçük bir kentte, Nagyvarád'da 
(Oradea) dünyaya gelmişti; ama 17 yaşında, gerici bir 
iktidarın eline düşen babasına kıymış olan bu ülkeyi ter-
ketmek zorunda kalmıştı. Fransa'yı seçmişti; zekasının 
ve yüreğinin yaptığı bir seçimdi bu; çünkü tepeden tırna-
ğa Fransızdı. Fransız esprisinin(**) pırıltılarını kimse on-
dan daha iyi anlatmamıştır. Fransız dilini, baba ocağın-
da, Voltaire'i ve Diderot'yu okuyarak öğrenmiştir; ve 
Quartier Latin'de felsefe hocalığına dek bütün unvanları 
kazanması topu topu beş yıl sürmüştür.

Georges Politzer'de bir dahi filozof yeteneği var-
dı. Tıpkı dostu ve işkence arkadaşı Jacques Solomon'un 
teorik fizik alanında olağanüstü bir uzman oluşu gibi.

(*) “Son gülen iyi güler”
(**) Bir marksist-leninist, bir devrimci: “Alman kafasına ve Fransız 
Pratiğine, Devrimci Yüreğine (esprisine) Sahip Olmak” olarak ifade edilir.

15Georges Politzer



Politzer; kuşkusuz, henüz bir tür idealist düşün-
ce içinde çabaladığı 1926'lı yıllardan sonra gelişmiştir. 
Savaşım vermiş, dişini tırnağına takarak ilerlemiştir. Yo-
lun sonunda da marksizmle karşılaşmıştır.

(*)Paris İşçi Üniversitesi , 1930 başında, Mathurin-
Moreau caddesinin eski binalarında kurulduğu zaman, 
öğretim üyeleri arasında dikkat çeken ünlü birçok profe-
sör vardı, ama hiçbir ders Georges Politzer'in verdiği 
diyalektik materyalizm dersi kadar öğrencileri, işçileri, 
memurları ve aydınları coşturmuyordu. En güç sorunlar 
onun sayesinde, açık ve basit bir durum kazanıyordu. Hem 
de felsefi düzenlerini, teorik saygınlığını hiç yitirmeksi-
zin. Ayrıca acımasız bir alay gücü, hasımlarının görüş-
lerindeki kararsızlığı tüm çıplaklığıyla ortaya döküyor-
du. Marks-Engels ve Lenin'in teori ve pratiğine inanan Polit-
zer, korkunç bir “polemikçi” olduğu kadar, derin bir kül-
türle, karşı-konmaz bir yetenekle silahlanmış bir düşü-
nürdü.

Bugün, marksizm, üniversitelerde anılma hakkı 
kazanmış, Marks ve Lenin, yarışma sınavlarına bile gir-
miş bulunuyor. Sovyet felsefesine eğilen koca koca üni-
versite kitapları var. Ama, kırk yıl önce durum hiç de 
böyle değildi: Auguste Cornu, Sorbonne'da, genç Marks'ın
fikirlerinin oluşumu üstüne bir tezi desteklerken bir öcü gi-
bi, hatta onmaz bir çocuk gibi  görünmüştü.  Georges Po-

(*) 1930 yılının başında, Fransız Komünist Partisi, 1939'daki Alman iş-
galine kadar faaliyet gösterecek olan Paris İşçi Üniversitesi'ni kurmuş-
tu. Bu üniversitedeki faaliyeti sırasında Politzer Diyalektik Materyalizm 
derslerini üstlendi. Nazi Almanyası'nın Fransa'yı işgali sırasında 1940 
yılındaki seferberlikte Paris'te görevlendirildi. F.K.P.'nin illegal önder-
liğine bağlı kaldı. Temmuz 1940'ta seferberlik bittikten sonra, yasadışı 
bir gazetenin yayıncıları arasında yer aldı. Dünyaca ünlü fizikçi, Polit-
zer'in dostu ve yoldaşı Paul Langevin'in Ekim 1940'ta tutuklanması 
üzerine fizikçinin tutuklandığını bildiren ve II.  Emperyalist Paylaşım 
Savaşı boyunca faşizmin suçlarını ifşa eden Özgür Üniversite'nin 
(L'Université Libre) ilk sayısını yayınladı.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
16



litzer'in felsefi çalışmaları, Auguste Cornu'nün araş-
tırmalarıyla birlikte, felsefenin başlıca sorunlarını, di-
yalektik materyalizmin ışığı altında aydınlatmakta ilk 
önemli girişim olmuştur.

1929'da arıtıcı bir alevle haleli genç bir tanrıyı 
andıran kızıl saçlı filozofun “Felsefi Bir Gösterinin So-
nu: Bergsonculuk” yazısıyla, resmi idealist düşünceye 
karşı bu ateş gemisini ansızın suya indirdiği sırada, na-
sıl sağlıklı bir rüzgarın, akademik bataklıklardan tüten 
pis  kokuları bir anda silip süpürdüğünü anlatmak güç 
bir şeydi. Hitler faşizminin Fransa'yı işgal ettiği günlere 
dek, Politzer, marksizmin bütün düşmanlarına karşı, ken-
di gözünde çağdaş gerçekçilikle kaynaşmış devrimci po-
lemiğini sürdürüyor ve aynı zamanda büyük Descartes 
geleneğini çıkış noktası olarak alıyor, Alman ve Fransız 
felsefe tarihinin ilerici geleneklerinin savunuculuğunu 
görkemli bir biçimde üstleniyordu.

Politzer, psikoloji sorunlarıyla da çok yakından 
ilgilenmekteydi. Geleneksel idealist psikolojiye karşı, 
somut diyalektik materialist olarak adlandırdığı yeni bir 
psikoloji yaratma girişimini ona borçluyuz. Başlangıçta, 
psikolojik işlevleri ayrı ayrı dergilerde, canlı insanı bü-
tünüyle inceleme eğiliminden ötürü kendisine çekici 
gelen Freud'un “psikanaliz yöntemi”nin bir ölçüde etki-
sine girmişti. Ama çok geçmeden, 1928'den sonra, fröyd-
cülükte kabul edilemez yanlar olduğunu kavradı ve 
“Psikolojinin Temellerinin Eleştirisi” adlı yapıtıyla bu 
akımdan ayrıldı. Kişiliğin toplumsal değerini belirtmek 
konusunda Politzer'in gösterdiği çaba, kendi çalışmala-
rına psikolog değeri kazandırdı.

Cherbourg Lisesi’nde, sonra Evreux Lisesi’nde, 
en sonunda da Saint-Maur Lisesi’nde dersler verdi. O 
arada, Fransız Komünist Partisi arşiv merkezini kurmuş 
ve yönetmeye başlamıştı - büyük bir tutkuyla yapıyordu 
bu işi, öyle ki, orada, bazen sabaha kadar   çalışıyordu.

17Georges Politzer



l'Humanite'deki yazıları, gittikçe genişleyen bir 
okur kitlesi tarafından izleniyordu.

Gazeteciliği çekici buluyordu. Bu satırların ya-
zarı bunu çok iyi biliyor, çünkü Georges Politzer'in 1937 
ve 1939 arasında, zaman zaman, bu komünist gazetenin 
yayın yönetmeninin yerini birkaç günlüğüne doldurmak 
için nasıl bir sevinçli telaş içinde geldiğini anımsıyo-
rum.

Maurice Thorez'nin bu olağanüstü militana 
sevgisi vardı.

Savaş gelip çattı. Paris'te, Harp Okulunda silah 
altına alınan Politzer, Komünist Partinin illegal yönetimi 
altına girdi. 6 Haziran 1940'ta, Paris'in savunulmasının 
örgütlenmesi konusunda Komünist Partinin tarihsel 
önerilerini hükümet adına halka çağrıda bulunması için 
Manzie'ye ileten oydu.

İleride, nazi kamplarının vahşeti içinde yaşa-
mını yitirecek olan bulunmaz eşi Maie Politzer'le 
birlikte, 1940-1942 yılları arasında, üniversite dire-
nişinin ruhu oldu. Bu konuda her zaman sarsılmaz bir 
yüreklilikle davrandığını söylemek yetmez bile: şaşılası 
soğukkanlılığından, büyük yiğitliğinden sözetmek de 
gerekir.

Temmuz 1940'ta terhis edildikten hemen sonra, 
Politzer'in, Jacques Solomon ve Daniel Decourdemanche'la 
birlikte, orta ve yüksek öğretim üyelerine hitabeden ille-
gal bir bülten yayınlamaya başladığını görüyoruz. Paul 
Langevin'in Gestapo tarafından tutuklanmasından he-
men sonra Universite Libre'in (Özgür Üniversitenin) 1. 
sayısını çıkarıyor. Gazete, ünlü fızikçinin hapse atılışını 
ve faşist istilacıların başka marifetlerini anlatıyor; ve 
ekliyor: 

“Bütün bu olaylar akıp giderken, üniversite, eski 
düzenine yeniden kavuşmuştur: gene, olumlu tarihimiz-
de her zaman olduğu gibi, düşünce ve irade birliğini kur-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
18



muştur. Fransız Üniversitesinin sloganı olan ve ondan 
kalan özgürlük içinde, büyük kültür geleneğini, bütün 
zorlamalara karşın sürdürmek konusunda birlik halin-
dedir.”

Bundan sonra Özgür Ünzversite, düşmanın üni-
versiteye el atmasına karşı, Yahudi öğretim üyelerinin ve 
öğrencilerin tutuklanmasına karşı, programların gerici 
bir biçimde değiştirilmesine karşı,  aslında nazi emper-
yalizminin hizmetinde gerici bir girişimden başka bir 
şey olmayan “nazizm” iddiasına karşı savaşını kesinti-
siz olarak yürütecektir. Gazete, liselerde ve yüksek öğre-
nim kurumlarında düşmana karşı direnmeyi korkusuzca 
körüklemekteydi. Özgür Üniversite'nin 1940-1941 ko-
leksiyonu, daha işgal başlar başlamaz, komünistlerin, 
işgalci Alman Faşizmin'den kurtuluş savaşına katılışının 
en parlak belgesidir. Bu gerçek, gazetenin Ocak-
Haziran 1941'den önceki yirmi sayısında bütün açıklı-
ğıyla görünür.

Sovyetler Birliği'ne hitlerci saldırı başladığı 
zaman, Özgür Üniversite'nin 1 Temmuz 1941 tarihli 22. 
sayısında “Hitler'in Mezarı” başlığı altında birleşmiş bir 
halkın gücü, yeni bir toplumun yeni ordusunun zaferi 
kararlılıkla ilan ediliyordu.

Mart 1941'den sonra, yurtsever çevrelerde, olağan-
üstü güçte ve kesinlikle anti-nazist illegal bir yergi elden 
ele dolaşmaya başlamıştı. Yazarın adı belirtilmiyordu. 
Ama üslup, herkesin tanıdığı bir üsluptu. Herkes, “20. 
Yüzyılda Devrim ve Karşı-devrim”in Politzer'in yapıtı ol-
duğunu biliyordu. Ocak-Şubat içinde basılmış olan bu 
broşür, kırkbeş sayfalıktı. Reichsleiter Rosenberg'in, 
Kasım 1940 sonunda, 1789 fikirleriyle hesabı kesmek 
için Millet Meclisinde verdiği ve “Kan ve Altın”, ya da 
“Kana Yenilmiş Altın” başlığıyla yayınlanmış söylevine 
verilmiş parlak bir karşılıktı bu.

Politzer, bu yapıtında, demokrasinin ölmediğini, 

19Georges Politzer



Hitler'in saldırılarıyla toprağa gömülmediğini belirtiyor-
du. Burjuva demokrasisinin sınırlı oluşunu ve çürümüş-
lüğünü, kapitalizmin yıkılışı ve sosyalizmin gerçekleşme-
siyle, gerçek demokrasiye geçme olanağını anlatıyordu.

Yazısında, “barbarlıktan kurtulmuş uygarlığı, sos-
yalist uygarlığı yaratan Sovyetler Birliği'nce korunmuş 
ve güvence altına alınmış bilimi ve mantığı unuttura-
bilecek hiçbir güç yoktur” diyordu.

Fransız Komünist Partisi merkez komitesi, 15 
Mayıs 1941 tarihli bir bildiriyle, Fransa'nın özgürlüğü ve 
bağımsızlığı için gizli geniş bir ulusal cephe kurulmasını 
önerince, Politzer, J. Solomon ve D. Decourdemanche 
gibi seçkin aydınlar, çevrelerindeki komünist olmayan 
yurttaşların da bu cepheye katılması için iki kat çaba 
göstermeye başladı.

1942'de, ocaktan marta kadar süren ve yaklaşık 
olarak yüz kırk komünist yurttaşın özgürlüğüne malolan 
büyük insan avı sırasında, Politzer de tutuklanmıştı (şubat).

En ağır işkencelere karşın “ser verip sır vermedi”.
Karısı, bir mektubunda, bunu, şöyle anlatıyor:

“Gestapo subayları, birçok kez, hemen 
salıverileceğimizi söyleyerek, tüm ailemize 
mutlu bir yaşam sağlanacağı konusunda güvence 
vererek, bunun karşılığında, onun; işbirliği yap-
ması ve Fransız gençliğini değiştirme çalışmaları-
na katılmasını kabul etmesini istediler. Düşün-
mek için kendisine sekiz gün süre verdiler.

Bir gün, çağrıldı ve tutumunu değiştirmediği 
öğrenilince, birkaç gün sonra kurşuna dizileceği 
söylendi...

Kurşuna dizilmeden önce, benim hücremde, 
yirmi dakika geçirmesine izin verildi. Bir yüce-
lik vardı halinde. Yüzü hiç bu kadar aydınlık 
olmamıştı. Işıltılı bir sükunet içindeydi ve her 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
20



hareketi, cellatlarını bile duygulandırıyordu. Par-
tisi ve Fransa uğrunda ölmekten ne kadar mutlu-
luk duyduğunu söyledi bana. Özellikle Fransa 
topraklarında öleceği için mutluydu. Bunun, 
onun için ne denli önemli olduğunu biliyorum.”

Ama, “IV. Cumhuriyet” daha az alçaklık etmedi; 
Georges Politzer'e, öldükten sonra, direniş kahramanı 
ünvanının verilmesi istendiğinde, Eski Muhariplerin 
ardarda gelen bakanları tarafından, 1954-1955'te, buna 
ısrarla karşı çıkılmıştı. Bu bakanlardan birincisi, şimdi 
iyice unutulmuş olan Laniel hükümeti üyesi Andre 
Mutter'di; ikincisi ise, silik bir dögolcu olan Raymond 
Triboulet idi ve Edgar Faure adlı bir hükümet başkanı-
nın gölgesi altındaydı. Bu değersiz kişiliğin sefil tutu-
munu düzeltmek için, M. Bruguier ve M. de Moro Giaf-
feri'nin savunmaları üzerine, yerel mahkemenin, 1956'-
da, bir karar vermesi gerekmiştir.

Georges Politzer'in anısı için bu bayağılıkların 
pek bir önemi yok. Onun örnek yaşamı, aydın kuşakları 
esinlemiştir, esinleyecektir.

Politzer'in üniversitede sağlam ve kolayca parla-
yacak bir yeri vardı; değeri uzmanlarca üstün bir biçim-
de kabul edilmişti. Ama, o, aynı zamanda, işçi sınıfına 
ve onun savaşımlarına canla başla bağlanmış, her gün 
bir militana düşen pratik çabalarında, diyalektik mater-
yalist felsefi ve politik yapıtları konusunda, partiye ve Fran-
sız proletaryasına karşı kendisinde sorumluluk duyan 
bir aydın tipiydi.

Kültür Evlerinde, Paul Langevin'in Materyalist 
İncelemeler Gurubunda, İşçi Üniversitesinde, kalemle-
riyle olsun; sözleriyle olsun, gösterdikleri bütün çaba-
larda, Politzer de, Solomon da, aydınlara, bilginlere, öğ-
rencilere marksizmin nasıl tanıtılacağını göstermişler-
dir. 1938 tatilinde, iki dağ yürüyüşü arasında, Bossons 

21Georges Politzer



buzulunun eteğindeki bir köşkte, Friedrich Engels'in 
“Doğanın Diyalektiği”ni çevirmeye başlamışlardı. 
Yüksek felsefe sorunları ufuklarından hiç silinmiyordu. 
Partilerinin yazgısının, ayrılmaz bir biçimde gerçeğin 
yazgısına  bağlı olduğuna inanmışlardı.

Pratikte, bu inanç, partiyle ve parti üyeleriyle 
birlikte yaşama kaygısıyla aynı anlama gelmekteydi. İki 
dostumuzun davranışı, aslında, burjuva etkilerine bo-
yun eğdikleri halde, kitlelere akıl hocalığı taslayan ente-
lektüellerin iddialı davranışına taban tabana karşıttı.

Politzer şöyle demişti:

“Entelektüel bağımsızlık, eleştirel zeka, ge-
riciliğin baskısına boyun eğmek değil, tersine 
boyun eğmemek demektir.”

Bu özdeyişin, onun bütün yaşamını yeterince 
özetlediği kanısındayız. Sayıları her gün daha da çoğalan 
genç devrimciler, Mayıs 1942'de öldürülen kahramanın 
vasiyetini daima daha iyi bir biçimde tamamlayacak-
lardır!

Georges Cogniot

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
22



ÖNSÖZ

FELSEFEYE BAŞLANGIÇ bilgileri içeren bu 
elkitabı, Georges Politzer'in, 1935-1936 ders yılında, “İşçi 
Üniversitesi”nde verdiği kurslardaki notlarından der-
lendi. Bilimsel bilgilerin gelişmesiyle birlikte gelişecek 
olan materyalist felsefi bilginin geliştirilmesi bu bilgile-
rin takip edilmesine, materyalist yorumuna, diğer temel 
kitaplarıla birlikte okunmasına bağlıdır.

Kitabın niteliğini ve kapsamını anlamak için, il-
kin, öğretmenimizin amacını ve yöntemini belirtmek ge-
rekir.

Bilindiği gibi, “İşçi Üniversitesi”, 1932 yılında, 
Fransa'da küçük bir profesörler gurubu tarafından, be-
den işçilerine (kent ve kır proletaryasına) marksist bili-
mi öğretmek ve onlara zamanımızı anlama ve teknik a-
landa olduğu kadar siyasal ve toplumsal alanda da ey-
lemlerini yürütme olanağını sağlayacak bir düşünme 
yöntemi öğretmek için kurulmuştu.

Başından beri, Georges Politzer, İşçi Üniversite-
sinde, marksist felsefeyi, diyalektik materyalizmi öğret-
me işini üzerine aldı. Resmi öğretim, bu felsefeden ha-
bersiz kalmaya ya da onun niteliğini bozmaya devam et-
tiği ölçüde, bu, zorunlu bir görevdi.

Bu kurslara katılmak ayrıcalığına erişmiş olan-
lardan hiçbiri, -o, her yıl, her yaş ve meslekten insanla-
rın oluşturduğu, ama genç işçilerin çoğunlukta bulun-
duğu bir dinleyici kitlesi karşısında konuşuyordu- böyle 
“kuru” ve zor bir konuyu, bu konuda hiç deneyimi olma-
yan dinleyicilerden her birinin kavrayabileceği bir açık-
lığa kavuşturmak için öylesine ustaca ve coşkulu, öyle-

23Georges Politzer



sine bilgili ve kardeşçe, öylesine özenli olan bu kızıl saç-
lı militan öğretmende duyduğu derin izlenimi unutma-
yacaktır.

Sert olmasını bilen ama her zaman adil ve yerin-
de olan saygın otoritesi, kurslarında hoş bir disiplin ya-
ratırdı ve onun kişiliğinden öyle bir canlılık, öyle bir ya-
şam gücü ve öyle bir ışıltı fışkırırdı ki, bütün öğrencileri 
ona hayranlık duyar ve onu severdi.

POLİTZER, daha iyi anlaşılması için, her şey-
den önce ancak konu ile daha önce karşılaşmış olanların 
kavrayabileceği felsefeye özgü bütün özel deyimleri, bü-
tün teknik terimleri anlaşılır kılmakla birlikte yalnızca 
herkesin bildiği yalın sözcükleri kullanmak isterdi. Özel 
bir terimi kullanmak zorunda kaldığı durumlarda, bunu, 
alışılmış, bildik örneklerle uzun uzun açıklamaktan geri 
durmazdı. Tartışmalarda öğrencilerinden herhangi biri, 
bilgiççe sözcükler kullanacak olsa, onu “azarlar” ve o-
nun yakınında bulunmuş olan herkesin çok iyi bildiği o 
iğneleyici sözleriyle alaya alırdı.

O, yalın ve açık olmak isterdi ve her zaman bi-
limsel, ilerici anlayışa seslenirdi ama bunu yaparken a-
çıklamakta olduğu fikirlerin ve teorilerin doğruluğundan 
ve gerçekliğinden, hiçbir zaman, hiçbir şey feda etmezdi. 
Dersten önce ve sonra, bütün dinleyicilerinin tartışmala-
ra katılmasını sağlayarak kurslarını son derece canlı tut-
masını bilirdi. Şöyle yapardı: Her dersin sonunda, yok-
lama sorusu dediği bir ya da iki soru verirdi; bu sorular, 
dersi özetlemek ya da derste anlatılanları herhangi özel 
bir konuya uygulamak amacına yönelik olurdu. Öğren-
ciler o soruyu işlemek zorunda değildi, ama bunu görev 
bilenler pek çoktu ve bunlar, bir sonraki derse yazılı bir 
ödev olurdu. O, derse girince, kimin ödevi yaptığını so-
rardı; eller kaldırılırdı, o da aramızdan bazılarını seçer, 
yazdıklarımızı okutur ve gerekiyorsa yaptığı açıklama-
larla eksiklikleri tamamlardı. Politzer, eleştirir ya da kut-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
24



lar ve öğrenciler arasında kısa süren bir tartışma başla-
tırdı; sonra bu tartışmadan dersler çıkararak, konuyu bir 
sonuca bağlardı. Bu, yaklaşık olarak, yarım saat kadar 
sürerdi ve böylece bir önceki derste bulunamamış o-
lanlara eksiklerini tamamlamak ve daha önce öğrenmiş 
oldukları ile bağlantı kurma olanağını sağlardı; bu, aynı 
zamanda, kendisine de, ne ölçüde anlaşıldığını görmek 
olanağını verirdi: gerekirse, karmaşık ve aydınlanmamış 
noktalar üzerinde yeniden dururdu.

Sonra, bir saat kadar süren günün dersine baş-
lardı; öğrenciler, yeniden, anlatılanlar üzerine sorular 
sorardı. Bunlar genellikle ilginç ve yerinde sorular olur-
du; Politzer, konuya açıklık getirmek ve kursun özünü 
değişik bir açıdan yeniden ele almak için, bu sorulardan 
yararlanırdı.

Kendi konusunda derin bir bilgiye ve hayranlık 
uyandıran kıvrak bir zekaya sahip olan Georges Politzer, 
her şeyden önce, dinleyicilerinin tepkilerine dikkat e-
derdi. Her seferinde genel havayı yoklar ve durmadan 
öğrencilerinin öğretilenleri ne ölçüde benimseyip özüm-
lediklerini denetlerdi. Böylece öğrencileri tarafından 
tutkulu bir ilgi ile izlenirdi. O, binlerce militanın yetiş-
mesine katkıda bulundu ve bunlardan pek çoğu, bugün, 
sorumlu görevlerde bulunuyorlar.

Bu öğretimin değerini çok iyi anlayan ve onu iz-
leyemeyenleri, özellikle taşrada bulunan arkadaşlarımızı 
düşünen bizler, onun kurslarının yayınlanmasını dili-
yorduk. O, her zaman bu konuyu düşüneceğine söz veri-
yordu ama sonu gelmez çalışmaları arasında bu tasarıyı 
gerçekleştirecek zamanı hiç bulamadı.

İşçi Üniversitesinde yüksek felsefe kursu 
açılmıştı; bu kursun ikinci yılında, Politzer'den, ödevle-
rimi düzeltmesini istemek fırsatını buldum, isteği üze-
rine ödev defterimi kendisine verdim. Onları beğendi, 
“iyi hazırlanmış”, dedi ve ben, notlarımdan yararlanarak 

25Georges Politzer



başlangıç kursları derslerini kaleme almasını önerdim. 
Onları gözden geçirmeye ve düzeltmeye söz vererek beni 
yüreklendirdi. Ne yazık ki, buna zaman bulamadı. Uğra-
şıları gittikçe arttığından, yüksek felsefe kurslarını arka-
daşımız Rene Maublanc'a bıraktı. Maublanc'a tasarımızı 
ilettim, kaleme aldığım ilk dersleri gözden geçirmesini 
istedim. Büyük bir istekle kabul etti ve çalışmayı sürdü-
rüp bitirmem için beni yüreklendirdi, sonradan onu 
Politzer'e sunacaktık. Ama savaş çıkageldi: Politzer, hit-
lerci işgalcilere karşı savaşımda kahramanca öldü.

Her ne kadar, hocamız, onayladığı ve bizi istek-
lendirmiş olduğu bir çalışmayı gereğince düzene koyup 
tamamlamak için, artık aramızda değilse de, biz, bunu, 
kurs notlarıma göre yayınlamanın yararlı olduğuna inan-
dık.

İşçi üniversitesindeki felsefe kursuna, her yıl, 
materyalizm sözcüğünün gerçek anlamını saptayarak ve 
bazılarının bu sözcük üzerinde yaptıkları iftiracı anlam 
değişikliklerini protesto ederek başlayan Georges Polit-
zer, materyalist filozofun ülküden yoksun olmadığını ve 
bu ülküyü zafere ulaştırmak için savaşmaya hazır oldu-
ğunu vargücü ile yinelerdi. Sonradan, bunu, kendisini 
feda ederek tanıtlamasını bildi. Onun bu kahramanca ö-
lümü, marksizmde teori ile pratiğin birliğinin doğrulu-
ğunu anlattığı kursunun ününü yaydı. Marksizmin, insa-
nı makineye ya da ancak goril ya da şempanzeden üstün 
bir hayvana dönüştüren bir öğreti (Notre-Dame de Paris 
kilisesinde, 18 Şubat 1945'te, R. P. Panici tarafından o-
kunan büyük perhiz vaazı) olarak sunulmasına yeniden 
cüret edildiği zamanda, bu ülküye sarsılmaz bağlılık, bu 
fedakarlık ve bu yüksek ahlak değeri üzerinde ısrarla dur-
mak yararsız olmayacaktır.

Devrimcilerin anısına yapılan bu gibi hakaret-
lere karşı protestolarımızın hiçbiri yeterli değildir. 
Marksist olan ve Paris İşçi Üniversitesinde ders veren 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
26



Georges Politzer'i, Gabriel Peri'yi, Jacques Solomon'u, 
Jacques Decour'u, gelecek kuşaklara, yalnızca anımsat-
mış olalım: Onlar ki, hepsi bir kenar mahallede, işçilere 
felsefe, ekonomi-politik, tarih ya da diğer bilimleri öğ-
retmek için zamanlarının büyük bir kısmını adamakta 
bir an bile duraksamayan, iyi, sade, yüce gönüllü, kar-
deşçe, candan arkadaşlarımızdı.

“İşçi Üniversitesi”, 1939'da dağıtıldı. Alman te-
kellerinin temsilcisi Hitler faşizminin işgalinden he-
men sonra, bağmsızlığı kazandıktan sonra, “Yeni Üniver-
site” adı ile yeniden doğdu. Öncekilerin devrimci 
öğretilerine candan bağlı yeni bir profesörler ekibi, kur-
şuna dizilenlerin nöbetini devralarak, duraksayan 
öğretime yeniden başladı.

Bu başlıca görevde, bizi, “İşçi Üniversitesi”nin 
yaratıcı ve kurucularından birine saygı borcumuzu öde-
meye hiçbir şey daha fazla isteklendiremez ve hiçbir 
ödül, bize, Georges Politzer'in devrimci felsefesini ya-
yınlamaktan daha yerinde ve daha yararlı görünmüyor.

 Maurice Le Goas

27Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
28



YAYINCILARIN ÖNSÖZÜ

GEORGES POLİTZER'in “Diyalektik ve Tarihi 
Materyalist Felsefe-Marksizm”inin bu baskısı baştan 
sona yeniden gözden geçirildi, bazı yerleri daha iyi bir 
biçime kondu ve Adlar ve Kavramlar Dizini düzeltilip 
geliştirildi. Siyasal savaşımın yansısı ve ifadesi olan 
ideolojik savaşımın gittikçe keskinleştiği bir dönemde, 
her namuslu insanın, gericiliğin aldatma, gözboyama 
girişimlerine karşı, kafaca silahlanmış bulunmasının 
daha önem kazandığı bir dönemde, okura, önce sunmuş 
olduğumuzdan daha geliştirilmiş, yetkin bu çalışma 
aracını sunmak, bize, gerçekten zorunlu göründü.

Onun için, Politzer'in açıklamalarının sunuluşu-
nu, gerekli olduğu her yerde iyileştirerek, satır sıtır dü-
zelttik. Söylemeye gerek yok ki, temelde hiçbir değişik-
lik yapmadık, düzeltmelerimiz, yalnızca biçime yönelik 
oldu.

Aynı zamanda (Le Goas'ın notları arasında bu-
lunmuş ve Politzer tarafından işaretlenmiş) birkaç “Ya-
zılı Ödev”i ve “Okuma Parçası”nı ekledik ve kitabı 
baştan sona gözden geçirdik, böylece, şimdiki haliyle 
kısa bir tarih sözlüğü oluştu, denilebilir.

Bilge arkadaşımız Paul Langevin, kendisinde 
bulunan nüshalar üzerinde, iyi bildiği bilimsel bir soru 
hakkında ayrıntıya ilişkin iki yanlışı kendi eliyle düzelt-
mişti (birinci baskının 79. sayfasında). Paul Langevin, 
kitabın yeni bir baskısında bu düzeltmelerin gerçekleş-
tirilmesini istiyordu. İşte bugün, o da yerine getirilmiş 
oldu.

POLİTZER'in yapıtı, bugün size sunulan biçi-
miyle, eskisinden daha iyi olmak üzere, marksizmin 
temeli olan diyalektik ve tarihsel materyalizmin öğrenil-

29Georges Politzer



mesinde vazgeçilmez bir hazırlık bilgisi taşımaktadır. 
Kitap, lise ve üniversite öğrencisine olduğu kadar mili-
tan işçi, sendikacı ve gazeteci, belli bir uzmanlık edin-
miş aydına olduğu kadar meraklı okura da hizmet ede-
cektir.

Kitapta bazı boşluklar olduğunu, bazı konuların 
açıklığa kavuşturulması için işlenmesi ve bazı olumla-
maların tamamlayıcı açıklamalarla derinleştirilmesi ge-
rektiğini, herkesten önce Politzer biliyordu. Ama, o, her 
şeyde olduğu gibi, felsefede de, en baştan başlamak ge-
rektiğini de biliyordu. Öyleyse, bu kitapta verilen bu 
öğretimi, bir başlangıç olarak kabul etmek gerekir.

Her dersin hemen arkasına, Politzer'in okunma-
sını salık verdiği şeylerin bir listesini ve aynı zamanda 
Politzer'in her dersin sonunda önerdiği yoklama sorula-
rını koymaya özen gösterdik.

Bu soruların şu iki kategori içine giren okurlar 
için özellikle ilginç olacağını düşünüyoruz:

1. Öğrenciler için, yani kitabı yalnızca okumak-
la yetinmek istemeyip onu incelemek isteyenler için. 
Bunu isteyenlere, her dersi, salık verilen okuma parça-
larıyla birlikte tamamladıktan sonra, kitaptaki konuları 
ya da soruları düşünmeyi ve sorulara ezberden ya da daha 
iyisi yazılı olarak yanıt vermeyi öneririz.

2. Öğretmenler için, yani bir marksist çalışma 
gurubunda öğretimin temeli olarak bu kitaptan yararlan-
mak isteyecekler için. Bunlar için, sorular, öğrenimi 
canlandıracak ve verimli tartışmalara yolaçacaktır.

En sonu, herkes için, bu kitap, girişte gösterilen 
yol ve bilgilerle, yoklama sorularıyla ve her şeyin ama 
her şeyin mutlaka ilerleyeceğini bilenlerin, bunun için 
çaba sarfetmekten, buna cesaret etmekten geri 
durmayanların karşılıklı değerlendirmeleriyle ve pratik 
içinde her seferinde sınamalarıyla kusursuz bir eğitim 
yöntemi sağlamış olacağı düşüncesindeyiz.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
30



31Georges Politzer

BİRİNCİ KISIM
FELSEFENİN SORUNLARI

GİRİŞ

I. Felsefeyi Niçin Öğrenmeliyiz?
II. Felsefe Öğrenmek Zor Bir Şey midir?
III. Felsefe Nedir?
IV. Materyalist Felsefe Nedir?
V. Materyalizm ile Marksizm Arasındaki 

İlişkiler Nelerdir?
VI. Egemen sınıfların Marksizme Karşı 

Kampanyaları

I. FELSEFEYİ NİÇİN ÖĞRENMELİYİZ?

Bu kitapta, materyalist felsefenin başlangıç ilke-
lerini sunmak ve açıklamak amacındayız.

Niçin? Çünkü marksizm, bir felsefeye ve bir yön-
teme, diyalektik materyalizmin felsefesine ve yöntemine 
sıkı sıkıya bağlıdır. Şu halde, marksizmi iyi anlamak için 
ve idealist teorilerin kanıtlarını çürütmek için olduğu 
kadar, militan bir siyasal savaşımı üstlenmek için de bu 
felsefeyi ve bu yöntemi incelemek zorundayız.



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
32

Gerçekten de Lenin, şöyle demişti, "Devrimci 
1 teori olmadan devrimci pratik olamaz". Bu, her şeyden 

önce, doğru bir devrim teorisi olmadan doğru devrimci 
bir pratiğin olamayacağı, devrimci teorinin kimi zaman-
lar devrimci pratiğin önüne geçeceği ama her zaman için 
teoriyle pratiğin iç içe olup ayrılamayacağının ifadesi ol-
makla birlikte pratiğin ağırlıklı olarak önde olduğunun 
da bilinmesi demektir.

Pratik nedir? Pratik; gerçekleştirme, eylem işi-
dir. Örneğin sanayi, tarımın bazı teorilerini (kimyasal, 
fiziksel ya da biyolojik teorilerini) gerçekleştirir (yani 
gerçeğe dönüştürür).

Teori nedir?
Teori, gerçekleştirmeyi istediğimiz şeylerin, ha-

yatın, canlı-“cansız” tüm yaşamın bilgisidir.
Yalnızca teori olabilir -ama o zaman da kafada 

tasarlanan şey çoğu kez gerçekleşemez. Yalnızca pratik 
olabilir -ama o zaman yalnızca göreneğe dayanarak, “el 
yordamıyla” gerçekleştirilir.

Demek ki, teori ile pratik arasında mutlaka yaşa-
yan bir bağlantı olması gerekir. Bugün sorun, bu teorinin 
ne olması gerektiğini ve pratik ile bağlantısının nasıl ol-
ması gerektiğini bilmektir.

Doğru bir devrimci eylemi gerçekleştirebilmek 
için işçi ve işçi kökenli militana doğru bir tahlil, doğru 
bir düşünme yönteminin gerekli olduğunu biliyoruz. O-
na, bütün olguların çözümünü verecek bir dogma değil, 
ama hiçbir zaman aynı olmayan koşulları ve olguları 
hesaba katan bir yöntem, teoriyi pratikten, düşünceyi 
yaşamdan hiçbir zaman ayırmayan bir yöntem gerekti-
ğini düşünüyoruz. İşte açıklamaya, anlatmaya çalıştığı-
mız bu yöntem, marksizmin temeli olan diyalektik ma-
teryalizm felsefesinin ta kendisidir.



33Georges Politzer

II. FELSEFE ÖĞRENMEK ZOR BİR ŞEY MİDİR?

Felsefe öğreniminin, sanayi ve kır işçileri için, 
özel bilgileri gerektiren, güçlüklerle dolu bir şey olduğu 
genellikle düşünülür. Açıklamak gerekir ki, burjuva ge-
nelgeçer kitaplar, felsefeyi öğrenmekten uzak tutmak i-
çin ve insanları ancak yıldırabilecek biçimde kaleme a-
lınmıştır.

Genel olarak öğrenmenin, özellikle de felsefe öğ-
renmenin güçlükler taşıdığını yadsımıyoruz; ama bu güç-
lükler elbette üstesinden gelinebilir güçlüklerdir ve ö-
zellikle, okurlarımızın çoğunluğu için yeni şeyler olma-
sından ileri gelir.

Biz de zaten, daha sözün başında, şeylere açıklık 
kazandırarak, okurlarımızı, günlük dilde anlamı bozul-
muş sözlerin bazı tanımlarını yeniden gözden geçirme-
ye, irdelemeye çağıracağız.

III. FELSEFE NEDİR?

Halk dilinde, filozof denince, ya aklını yitirmiş, 
başı bulutlarda yaşayan bir kimse ya her şeyi hoşgören, 
hiçbir şeye aldırmayan kimse ya da kimi filmlere konu 
olduğu gibi, düpedüz deli biri anlaşılır. Oysa tam tersi-
ne, filozof, bazı sorunlara kesin, açık yanıtlar getirmek 
isteyen kişidir ve eğer felsefenin, evrenin (dünya nere-
den geliyor? nereye gidiyoruz? vb.) sorunlarına bir açık-
lama bulmak istediği dikkate alınırsa, elbette ki, filo-
zofun pek çok şeyle uğraştığı ve söylenenin tersine, çok 
şeye aldırdığı görülür.

Öyleyse, felsefeyi tanımlamak için, felsefenin 
evreni, doğayı açıklamak istediğini, en genel sorunları 
incelediğini söyleyeceğiz. Daha az genel olan sorunlar, 
bilimlerce incelenir. Öyleyse felsefe, bilimlerin bir u-
zantısıdır, şu anlamda ki, felsefe, bilimlere dayanır ve 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
34

onlara bağlıdır.
Burada hemen ekleyelim ki, marksist felsefe, 

bütün sorunların çözümüne bir yöntem getirir ve bu yön-
tem, materyalizm yöntemidir.

IV. MATERYALİST FELSEFE NEDİR?

Burada da, gene hemen belirtmemiz gereken bir 
anlam karışıklığı vardır; halk dilinde, materyalist de-
nince maddi zevkleri tatmaktan başka bir şey düşün-
meyen kimse anlaşılıyor. Madde (mattiere) sözünü içe-
ren materyalizm sözcüğü üzerinde sözcük oyunu yapı-
larak, bilinçli olarak, ona, baştan aşağı yanlış bir anlam 
verme yoluna gidiliyor.

Biz, materyalizmi incelerken, ona, -sözcüğün bi-
limsel anlamında- gerçek anlamını iade edeceğiz; göre-
ceğiz ki, materyalist olmak, bir ideale sahip olmaya ve 
bu ideali zafere ulaştırmak için savaşım vermeye engel 
değildir.

Dedik ki, felsefe, dünyanın en genel sorunlarını 
açıklamak ister. Ama insanlığın tarihi boyunca, bu açık-
lama, her zaman aynı olmadı.

İlk insanlar da doğayı, dünyayı açıklamak istedi-
ler, ama bunu başaramadılar. Kesin olarak biliyoruz ki, 
dünyayı ve bizi çevreleyen olayları açıklama olanağını 
bize veren bilimlerdir; oysa, bildiğiniz gibi, bilimlerin i-
lerlemelerine olanak sağlayan buluşlar çok yenidir.

Demek ki, ilk insanların bilgisizliği, onların a-
raştırmalarına bir engeldi. Bunun içindir ki binlerce yıl 
öncesinden beri, tarih boyunca, bu bilgisizlik nedeniyle, 
dünyayı olağanüstü güçlerle, tanrılarla açıklamak isteyen 
dinlerin ortaya çıktığını görüyoruz. Bu, bilime aykırı bir 
açıklamadır. Sonra yavaş yavaş, yüzyıllar boyunca, bilim 
gelişecek, insanlar, bilimsel deneyimlerden yola çıkarak 
maddi olgularla dünyayı açıklamayı deneyecektir. Bura-



35Georges Politzer

dan, şeyleri bilimlerle açıklama iradesinden, materya-
list felsefe doğdu.

Sonraki bölümlerde, materyalizmin ne olduğunu 
inceleyeceğiz, ama şimdiden, şunu aklımızda tutalım ki, 
materyalizm, evrenin bilimsel açıklamasından başka bir 
şey değildir.

Materyalist felsefenin tarihini incelerken, bilgi-
sizliğe karşı savaşımın ne kadar çetin ve güç olduğunu 
göreceğiz. Ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki, materya-
lizm ve bilgisizlik, yanyana, birarada varlıklarını sür-
dürdüklerine göre zamanımızda da, bu savaşım, henüz 
son bulmamıştır.

Marks ve Engels, işte bu savaşımın ortasında işe 
karıştılar. 19. yüzyılın büyük buluşlarının önemini anla-
yarak, materyalist felsefeye, evrenin bilimsel açıkla-
masında çok büyük ilerlemeler yapma olanağını sağla-
dılar. Böylece diyalektik materyalizm doğdu. Sonra, il-
kin, onlar, dünyayı yöneten yasaların, toplumların geliş-
mesini açıklamaya yaradığını anladılar; böylece ünlü ta-
rihsel materyalizm teorisini dile getirdiler.

Bu kitapta, ilkin materyalizmi, sonra diyalektik 
materyalizmi, daha sonra da tarihsel materyalizmi ince-
leyeceğiz. Ama her şeyden önce materyalizm ile mark-
sizm arasındaki ilişkileri ortaya koymak istiyoruz.

V. MATERYALİZM İLE MARKSİZM ARASINDAKİ 
İLİŞKİLER NELERDİR?

Bu ilişkileri şöyle özetleyebiliriz:
1. Materyalizmin felsefesi, marksizmin temelini 

2oluşturur.
2. Dünyanın sorunlarına bilimsel bir açıklama 

getirmek isteyen bu materyalist felsefe, tarih boyunca, 
bilimlerle birlikte aynı zamanda ilerler. Dolayısıyla, 
marksizm de bilimlerden çıkmıştır, bilimlere dayanır ve 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
36

bilimlerle birlikte evrim gösterir.
3. Marks ve Engels'ten önce de, birçok kez ve de-

ğişik biçimlerde materyalist felsefeler ortaya çıktı. Ama, 
19. yüzyılda bilimler ileriye doğru büyük bir adım  attık-
larından, Marks ve Engels,  çağdaş bilimlerden  yola çıka-
rak, bu eski materyalizmi yenilediler ve bize, diyalektik 
materyalzim denilen ve marksizmin temelini oluşturan 
çağdaş materyalizmi sundular.

Bu birkaç açıklama ile görüyoruz ki, materyalist 
felsefenin, söylenenin tersine, bir tarihi vardır. Bu tarih, 
bilimlerin tarihine sıkı sıkıya bağlıdır. Materyalizm üze-
rine kurulmuş olan marksizm, tek bir adamın kafasından 
çıkmamıştır. O, daha Diderot'da çok ilerlemiş bulunan 
eski materyalizmin uzantısı ve sonucudur. Marksizm, 
18. yüzyıl ansiklopedicilerinin geliştirdiği ve 19. yüzyı-
lın büyük buluşlarının zenginleştirdiği materyalizmin a-
çılıp gelişmesidir. Marksizm, canlı, yaşayan bir teoridir 
ve hemen burada, marksizmin, sorunları nasıl ele aldı-
ğını göstermek için herkesin bildiği sınıf savaşımı soru-
nunu bir örnek olarak alacağız.

İnsanlar bu sorun üzerinde ne düşünürler? Bazı-
ları, ekmeği savunmanın, siyasal savaşımdan ayrı bir 
şey olduğunu düşünür. Diğer bazıları, örgütlenme 
zorunluluğunu yadsıyarak, sokakta yumruklaşmanın ye-
terli olduğu görüşündedirler. Daha başkaları ise, yalnız-
ca siyasal savaşımın bu soruna çözüm getireceğini öne 
sürerler.

Marksist için, sınıf savaşımı şunları içerir:
a. İdeolojik,
b. Siyasal (iktidar),
c. Ekonomik-demokratik savaşım
Şu halde sorun, bu üç alana birlikte yerleştiril-

melidir.
a. Barış uğruna savaşım verilmeksizin, özgürlü-

ğü savunmaksızın ve bu amaçlar için savaşıma yarayan 



37Georges Politzer

bütün fikirleri savunmaksızın, “ekmek için”, “adalet 
için” savaşım verilemez.

b. Marks, Engels ve Lenin'den beri gerçek bir 
bilim haline gelmiş olan siyasal savaşım için de durum 
aynıdır: Böyle bir savaşım yürütmek için, hem ekonomik 
durumu hem de ideolojik akımları aynı zamanda hesaba 
katmak zorunludur.

c. Propaganda ile kendini gösteren ideolojik 
savaşıma gelince, bu savaşımın etkili olması için, 
ekonomik ve siyasal durumu hesaba katmak gerekir.

Demek ki, bütün bu sorunlar, birbirlerine 
sımsıkı bağlıdır ve bu bakımdan, sınıf savaşımı denilen 
bu büyük sorunun herhangi bir görünümü -örneğin bir 
grev- karşısında, sorunun bütün verilerini ve bütünüyle 
sorunun kendisini dikkate almadan bir karar alınamaz.

Şu halde, bütün bu alanlarda savaşım verme 
yeteneğinde olan, harekete en iyi yönü verecektir.

Bir marksist, bu sınıf savaşımı sorununu işte 
böyle anlar. Oysa, her gün sürdürmek zorunda 
olduğumuz ideolojik savaşımda, ruhun ölümsüzlüğü, 
tanrının varlığı, evrenin başlangıcı gibi çözümlenmesi 
güç sorunlarla karşı karşıya bulunuruz. İşte diyalektik 
materyalizm, bize, bir akıl yürütme yöntemi verecek, 
bütün bu sorunları çözümlememize ve aynı zamanda 
“marksizmi tamamlamak” ve “yenilemek” iddiası ile 
marksizmi bozmaya çalışanların gerçek yüzünü ortaya 
çıkarmamıza olanak sağlayacaktır.

 VI. EGEMEN SINIFLARIN MARKSİZME KARŞI 
KAMPANYALARI

Marksizmi böyle tahrife kalkışmak, çok çeşitli 
temellere dayanır. Örneğin marksizm öncesi (Marks’tan 
önceki) dönemin sosyalist yazarlarını marksizmin 
karşısına dikmeye çalışırlar. Böylece, ütopyacıların, 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
38

Marks'a karşı sık sık kullanıldığı görülür. Başkaları 
Proudhon'u kullanırlar; bazıları, (Lenin tarafından 
ustaca çürütüldükleri halde) 1914 öncesinin revizyo-
nistlerinden ilham alırlar. Ama, burjuvazinin marksizme 
karşı yürüttüğü susma kampanyasını özellikle belirtmek 
gerekir. Burjuvazi, ayrıca materyalist felsefenin mark-
sist biçimiyle bilinmesini engellemek için her şeyi yap-
maktadır. Fransa'da ve aslında dünyadaki sol akademis-
yenlerce yapılan felsefe öğretimi (tahrifi) özellikle bu 
bakımdan çarpıcıdır.

Orta dereceli öğretim kuruluşlarında sözde 
felsefe öğretilir! Ama bu öğretimin tümü, Marks ve 
Engels tarafından hazırlanıp Lenin, Stalin ve Mao tara-
fından geliştirilmiş materyalist bir felsefeye hiçbir za-
man dayanmaz, baştan sona kaba ve “ağdalı” bir felsefe 
taraihiyle yetinilir. Felsefe el kitaplarında, marksizm ve 
materyalizm sorunu birbirinden daima ayrıymış gibi, 
materyalizmden (çünkü ondan sözetmek gereklidir) söz-
edilir. Marksizmden sözedilmek zorunda kalındığında, 
genellikle, yalnızca, ekonomik veya siyasal bir öğreti ola-
rak sunulur ve tarihsel materyalizmden sözedildiğinde 
de, bu konuyla ilgili olarak, materyalist felsefeden ve 
diyalektik materyalizmin tümünden ise, hiç sözedilemez.

Bu durum, yalnızca ortaokullarda ve liselerde 
böyle değildir; üniversitelerde de tamamen aynıdır. En 
belirleyici olgu şudur: Fransa'da, marksizmin bir felse-
fesi bulunduğu, bunun da materyalizm olduğu bilin-
meden, ve geleneksel materyalizmin çağdaş bir biçimi 
bulunduğu, bunun da diyalektik materyalizm ya da mark-
sizm olduğu bilinmeden, Fransız üniversitelerinin ver-
dikleri en yüksek dereceli diplomalarla donanmış ola-
rak, bir felsefe uzmanı olunabilir!

Biz, marksizmin, yalnızca toplum hakkında de-
ğil ama aynı zamanda evrenin kendisi hakkında genel 
bir anlayışı içerdiğini belirtmek istiyoruz. Demek ki, 



39Georges Politzer

bazılarının ileri sürdüklerinin tersine, marksizmin, bir 
felsefeden yoksun oluşu gibi büyük bir kusuru bulundu-
ğundan yakınmak ve marksizmin yoksun bulunduğu bu 
felsefeyi(!), işçi hareketinin bazı teorisyenleri(!) gibi, 
orda burda yeniden aramak yersizdir. Çünkü marksiz-
min bir felsefesi vardır ve bu da diyalektik materya-
lizmdir.

Zaten, bu susma kampanyasına, yönetici sınıf-
ların yaptıkları bütün kalpazanlıklara ve aldıkları bütün 
önlemlere karşın marksizm ve felsefesi, gittikçe daha çok 
tanınmaya, bilinmeye başlamıştır.

Dipnot

1 V. İ. Lenin, Ne Yapmalı?, Sol Yayınları, Ankara 1992, s. 29, Seçme 
Yazılar-I, İlkeriş Yayınları, Ankara 2009, s. 42
2 
Bkz: Lenin, Materyalizm ve Reformizmin Felsefesi, Karl Marx. et sa 

doctrine, Editions Sociales 1953, s. 60



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
40



BİRİNCİ BÖLÜM
FELSEFENİN TEMEL SORUNU

I.   Felsefe Örenmeye Nasıl Başlamalıyız?
II.  Evreni Açıklamanın İki Biçimi
III. Madde ve Ruh
IV.  Madde Nedir? Ruh Nedir?
V.   Felsefenin Temel Sorusu ya da Sorunu
VI. İdealizm ya da Materyalizm

I. FELSEFE ÖĞRENMEYE NASIL BAŞLAMALIYIZ?

Giriş kısmında birkaç kez belirttik ki, diyalektik 
materyalizm, marksizmin temelidir.

Amacımız, bu felsefenin incelenmesi, öğrenil-
mesidir; ama bu amaca varmak için, aşama aşama ilerle-
memiz gerekir.

Diyalektik materyalizmden sözettiğimiz zaman 
önümüzde iki sözcük vardır: materyalizm ve diyalektik; bu 
demektir ki, materyalizm, diyalektiktir. Biliyoruz ki, Marks 
ve Engels'ten önce de materyalizm vardı, ama 19. yüzyıl-
daki buluşların yardımıyla, onlar, bu materyalizmin şek-
lini değiştirdiler ve "diyalektik" materyalizmi yarattılar.

Materyalizmin çağdaş biçimini belirten "diya-
lektik" sözcüğünü, daha ilerde inceleyeceğiz.

Madem ki Marks ve Engels'ten önce de materya-
list filozoflar varolmuştu (örneğin 18. yüzyılda Diderot), 
ve mademki bütün materyalistler için ortak olan nok-
talar vardır, öyleyse, diyalektik materyalizmi ele alma-
dan önce, materyalizmin tarihini öğrenmemiz gerekir. 

41Georges Politzer



Aynı şekilde, materyalizme karşı çıkarılan anlayışları da 
bilmemiz önemlidir.

II. EVRENİ AÇIKLAMANIN İKİ BİÇİMİ

Felsefenin "en genel sorunların öğrenilmesi" de-
mek olduğunu ve felsefenin amacının; evreni, doğayı, 
insanı açıklamak olduğunu gördük.

Eğer kimi felsefe elkitabını açıp bakarsak, için-
deki felsefi ifadelerin çokluğu, çeşitliliği ile şaşırıp kalı-
rız. Bu felsefeler, "izm" ile biten, az ya da çok karmaşık, 
çok çeşitli sözcüklerle donatılır, örneğin kritisizm 
(eleştiricilik), evolüsyonizm (evrimcilik), entelektüalizm 
(anıkçılık) vb. gibi. Bu, çoğu kez bir karışıklık yaratır. 
Zaten, burjuvazi de durumu netleştirmek için hiçbir şey 
yapmaz, tam tersini yapar. Ama biz, bütün bu sistemler 
arasında bir seçim yapacak, iki büyük akımı, kesim ola-
rak birbirine karşı iki anlayışı, ayırdedebilecek durum-
dayız. Dünyanın;

a) bilimsel anlayışı,
b) bilimsel olmayan anlayışı.

III. MADDE VE “RUH”

Filozoflar dünyayı, doğayı, insanı, yani sonuç 
olarak bizi kuşatan her şeyi açıklamak işine giriştikleri 
zaman, “şeyleri” ayırdetmek gerekli olmuştu. Biz, ken-
dimiz de, gördüğümüz, dokunduğumuz maddi şeyler, 
nesneler bulunduğunu saptıyoruz. Ayrıca göremediği-
miz, dokunamadığımız, ölçemediğimiz, (örneğin fikirler 
gibi) başka gerçekler olduğunu da saptıyoruz.

Demek ki, şeyleri şöyle sınıflandırıyoruz: bir 
yanda maddi olan şeyler; öte yanda, “ruh”, düşünce ve 
fikirler alanında kalan, maddi olmayan şeyler.

İşte böylece, filozoflar, madde ve “ruh” ile karşı 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
42



karşıya geldiler.

IV. MADDE NEDİR? “RUH” NEDİR?

Az önce, şeylerin madde ya da “ruh” oluşlarına 
göre nasıl sınıflandırıldığını genel olarak gördük.

Ama bu ayrımın, çeşitli biçimlerde ve çeşitli söz-
cüklerle yapıldığını belirtmeliyiz.

Böylece, ruhtan sözedilirken, düşünceden, 
fikirlerimizden, bilincimizden. sözediyoruz; gene aynı 
şekilde, doğadan, dünyadan, yeryüzünden, varlıktan 
sözedilirken, maddeden sözedilmiş olunuyor. Gene 
bunun gibi, Engels, “Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu” adlı kitabında, varlık ve düşünceden 
sözettiği zaman, varlığa madde, düşünceye ruh demek-
tedir.

Düşünce ya da ruhun, varlık ya da maddenin ne 
olduğunu tanımlamak için şöyle diyeceğiz:

Düşünce, bizim şeylerden edindiğimiz, şeyler 
hakkındaki fikrimizdir; bu fikirlerin bazıları, bize, alı-
şıldığı üzere, duyumlarımızdan gelir ve maddi nesneleri 
karşılarlar; tanrı fikri gibi, felsefe, sonsuzluk ve bizzat 
düşünce gibi diğer bazı fikirler ise maddi nesneleri kar-
şılamazlar. Burada, aklımızda tutmamız gereken esas şu-
dur ki, biz, duygulara, düşüncelere, fikirlere, maddi dün-
yayı gördüğümüz ve duyduğumuz için sahibiz.

Madde ya da varlık, duyumlarımızın, algılarımı-
zın bize gösterdiği, bize sunduğu, genel anlamda bizi çev-
releyen ve "dış dünya" dediğimiz her şeydir. Örnek: Elim-
deki kağıt beyazdır. Bu kağıdın beyaz olduğunu bilmek, 
bir fikirdir, ve bu fikri bana veren benim duyularımdır. A-
ma madde, kağıdın kendisidir.

Bunun içindir ki, filozoflar, varlık ile düşünce 
arasındaki, ruh ile madde arasındaki ya da bilinç ile be-
yin arasındaki vb. ilişkilerden sözettikleri zaman, bun-

43Georges Politzer



ların soruları hep aynıdır: Madde ya da ruhtan, varlık ya 
da düşünceden hangisi daha önemlidir? Hangisi, diğe-
rinden öncedir? İşte felsefenin temel sorusu budur.

V. FELSEFENİN TEMEL SORUSU YA DA SORUNU

Her birimiz, öldükten sonra ne olacağımızı, dün-
yanın nereden geldiğini, yeryüzünün nasıl oluştuğunu ken-
di kendimize sormuşuzdur. Ve bizim için herhangi bir şe-
yin her zaman varolduğunu kabul etmek, güç bir şeydir. 
[İnsanın, geçmiş] belli bir zamanda, hiçbir şeyin varol-
madığını düşünmeye eğilimi vardır. Onun içindir ki, 
"Ruh, karanlıklar üzerinde yüzüyordu... sonra madde 
geldi" şeklindeki dini öğretilere inanmak daha kolaydır. 
Gene aynı biçimde, insan kendi kendine, bizim düşün-
celerimizin nerede olduğunu sorar ve böylece, ruh ile mad-
de arasında, beyin ile düşünce arasında bulunan ilişki-
ler sorunu, bize göre konmuş olur. Ayrıca sorunu, daha 
başka türlü koyuş biçimleri de vardır. Örneğin, irade ile 
güç arasındaki ilişkiler nelerdir? İrade burada ruhtur, 
düşüncedir; güç ise olanaklı olandır, varlıktır, maddedir. 
"Toplumsal bilinç" ile "toplumsal varlık" arasındaki iliş-
kiler sorunuyla da aynı derecede sık karşılaşırız.

Demek ki, felsefenin temel sorusu, çeşitli görü-
nümler altında kendini ortaya koyar ve bu, madde ile ruh 
arasındaki ilişkiler sorununun konuluş biçimini her za-
man tanımanın ne kadar önemli olduğunu gösterir. Çün-
kü biz biliyoruz ki, bu soruya yalnız iki yanıt verilebilir:

1. bilimsel yanıt,
2. bilimsel olmayan yanıt.

VI. İDEALİZM YA DA MATERYALİZM

Böylece, filozoflar, bu önemli sorun üzerinde tu-
tum takınmak durumuna geldiler. İlk insanlar, büsbütün 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
44



bilgisiz oldukları, gerek dünya, gerek kendileri hakkında 
hiçbir bilgileri olmadığı, dünya üzerinde etki yaratabil-
mek için ancak pek güçsüz araçlardan yararlanabildik-
leri için, kendilerini şaşkınlığa uğratan bütün olayların 
sorumluluğunu, doğaüstü varlıklara yüklüyorlardı. Soy-
daşlarını ve bizzat kendilerini canlı gördükleri düşleri-
nin etkisiyle, imgelemlerinde; herkesin çifte varlığı ol-
duğu gibi bir anlayışa vardılar. Bu "çift" olma fikrinin 
verdiği rahatsızlık ve tedirginlikle, kendi düşünceleri-
nin ve kendi duyumlarının, "kendi öz bedenlerinin bir ey-
lemi olmadığı, ama bu bedende oturan ve ölüm anında 
bu bedenden ayrılan ayrı bir ruhun işi olduğu düşünce-

3sine varmışlardır".
Daha sonra, ruhun ölmezliği ve ruhun madde dı-

şında yaşayabileceği fikri doğdu.
Gene, tekniğin yenmeye elverişli olmadığı ve an-

layamadıkları bütün bu (filizlenme, fırtınalar, seller vb.) 
olaylar karşısındaki, doğa güçleri karşısındaki kaygıları 
ve güçsüzlükleri, onları, bu güçlerin arkasında sonsuz 
bir güce sahip, iyilikçi ya da kötülükçü, ama her iki hal-
de de kaprisli birtakım "ruhlar" ya da "tanrılar" bulundu-
ğunu varsaymaya götürdü.

Gene, onlar, insanlardan daha güçlü olan varlık-
lara, tanrılara inanıyorlardı; ama onları, insan ya da hay-
van biçiminde, maddi cisimler gibi tasarlıyorlardı. An-
cak daha sonradır ki, ruhlar ve tanrılar (sonra da tanrı-
ların yerini alan bir tek tanrı), salt ruhlar halinde kav-
randılar. Bunun üzerine, gerçekte, bütünüyle kendile-
rine özgü, bedenlerinden büsbütün bağımsız bir yaşam-
ları olan ve varolmak için bedenlere gereksinme duyma-
yan ruhlar olduğu fikri doğdu.

Daha sonra bu soru, dindeki değişikliğe uygun o-
larak, şu şekilde, daha kesin, belirli bir biçimde soruldu:

"Dünya, tanrı tarafından mı yaratılmıştır, 

45Georges Politzer



yoksa bütün öncesizlik boyunca var mıydı?
Filozoflar, bu soruyu yanıtlayışlarına göre 

4iki büyük kampa ayrılıyorlardı."

Bilimsel olmayan açıklamayı benimseyerek, dün-
yanın tanrı tarafından yaratıldığını kabul edenler, yani 
ruhun maddeyi yarattığını söyleyenler idealizm kampını 
oluşturuyorlardı.

Ötekiler, dünyayı bilimsel olarak açıklamaya ça-
lışanlar, doğanın, maddenin başlıca öğe olduğunu düşü-
nenler materyalizmin çeşitli okullarında yeralıyorlardı.

Başlangıçta, bu iki deyimin, yani idealizmin ve 
materyalizmin, başka bir anlamı yoktu.

Demek ki, idealizm ve materyalizm, felsefenin 
temel sorununa karşıt ve çelişik iki yanıt verirler.

İdealizm, bilimsel olmayan anlayıştır. Materya-
lizm ise, bilimsel dünya anlayışıdır.

Daha ilerde bu doğrulamanın kanıtları görüle-
cektir, ama şimdiden, taşlar, metaller, toprak gibi, dü-
şünceye sahip bulunmayan cisimlerin varolduğu de-
neyle yeterince saptanırsa da, tersine, bedensiz, yani ci-
simsiz ruhun varlığının hiçbir zaman saptanmadığını 
söyleyebiliriz.

Bu bölümü, çeşitli yorumlara yer vermeyen tek 
anlamlı bir vargı ile tamamlamak istersek, görürüz ki, 
nasıl oluyor da insan düşünüyor sorusuna yanıt vermek 
için, ancak, baştanbaşa farklı ve bütünüyle birbirine 
karşıt iki yanıt vardır:

Birinci yanıt: İnsan düşünüyor çünkü bir “ruhu” 
vardır.

İkinci yanıt: İnsan düşünüyor çünkü bir beyni 
vardır.

Bu yanıtlardan birini ya da ötekini vereceğimize 
göre, bu sorudan doğan sorunlara da farklı çözümler 
bulmaya çalışacağız. Yanıtımıza göre, idealist ya da 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
46



materyalist olacağız.

OKUMA

F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Fel-
sefesinin Sonu, İdealizm ve Materyalizm, s. 20 vd...

Dipnot

3 
Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach. ve Klasik Alman Felsefesinin 

Sonu, Sol Yayınları, Ankara 1992, s. 20
4 Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach. ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 21

47Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
48



49Georges Politzer

İKİNCİ BÖLÜM
İDEALİZM

I. Ahlaki idealizm ve felsefi idealizm
II. Berkeley'in idealizmini niçin 

öğrenmeliyiz?
III. Berkeley'in idealizmi
IV. "İdealist" uslamlamanın sonuçları
V. İdealist kanıtlar:
       1. Ruh maddeyi yaratır
       2. Dünya bizim düşüncemizin dışında 

mevcut değildir
       3. Şeyleri yaratan bizim fikirlerimizdir

I. AHLAKİ İDEALİZM VE FELSEFİ İDEALİZM

Materyalizm konusunda, günlük konuşma dilin-
de, nasıl bir anlam karışıklığı yaratıldığını göstermiştik. 
İdealizm konusunda da aynı karışıklık vardır.

Gerçekten de ahlaki idealizm ile felsefi idealiz-
mi birbirine karıştırmamak gerekir.

Ahlaki idealizm, insanın kendisini bir davaya, 
bir ülküye adaması demektir. Tüm dünyadaki işçi hare-
ketinin tarihinden öğreniyoruz ki, sayılamayacak kadar 
çok devrimci ve marksist, yaşamlarını feda edecek ka-
dar kendilerini manevi bir ideale adamışlardı ve bunun-
la birlikte gene de felsefi idealizm denilen şeye karşıy-
dılar.



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
50

Felsefı idealizm, dünyanın “ruh” ile, yani düşün-
ce ile  açıklanmasını temel alan bir öğretidir.

Bu öğreti, felsefenin temel sorusuna, "en önemli, 
başlıca ve ilk öğe, düşüncedir" diye yanıt veren öğretidir. 
Ve idealizm, düşüncenin birinci derecede önemli oldu-
ğunu ileri sürerken, varlığı, düşüncenin yarattığını ya da 
başka bir deyişle maddeyi ruhun yarattığını ileri sür-
mektedir.

İdealizmin ilk görünüşü böyledir; ve idealizm, 
dinlerde salt ruhun, yani tanrının, maddenin yaratıcısı 
olduğunu ileri sürerek tam gelişmesini bulmuştur.

Bugün de felsefe tartışmalarının dışında oldu-
ğunu ileri süren ve sözde dışında olan din, gerçekte, ter-
sine, idealist felsefenin dolaysız ve mantıklı sunuluşudur.

Oysa, yüzyıllar boyunca işe karışan bilim, kısa 
zamanda maddeyi, dünyayı, şeyleri, yalnızca tanrı ile 
açıklamaktan başka bir açıklama biçimini zorunlu hale 
getirdi. Çünkü, daha 14. yüzyılda, bilim, doğa olayları-
nı, tanrıyı hesaba katmaksızın ve yaradılış varsayımın-
dan vazgeçerek açıklamaya başladı.

Bilimsel, materya-list ve tanrıtanımaz bu 
açıklamalarla daha iyi savaşabil-mek için elbette ki 
idealizmi daha ilerilere götürmek, maddenin varlığını 
bile yadsımak gerekti.

İşte 18. yüzyılın başlarında, bir İngiliz piskoposu 
olan ve idealizmin babası diye adlandırılan Berkeley'in 
dört elle sarıldığı şey budur.

II. BERKELEY'İN İDEALİZMİNİ NİÇİN 
ÖĞRENMELİYİZ?

Demek ki, Berkeley'in felsefe sisteminin amacı, 
materyalizmi yıkmak, maddi varlığın varolmadığını bize 
tanıtlamaya çalışmak olacaktır! O, “Hylas ile Philono-
üs'ün Söyleyişleri” adlı kitabının önsözünde şöyle yazar:



51Georges Politzer

“Eğer bu ilkeler kabul edilir ve bunlara 
gerçek gözüyle bakılırsa, bundan şu sonuç çıkar: 
Tanrıtanımazlık ve kuşkuculuk, ikisi birden bir 
çırpıda tamamıyla yenilmiş, karanlık sorular ay-
dınlanmış, hemen hemen çözümlenmez güçlük-
ler çözümlenmiş ve paradokslardan hoşlanan in-

5sanlar sağduyuya kavuşturulmuş olur."

O halde, Berkeley'e göre, doğru olan, maddenin 
varolmadığıdır ve tersini iddia etmek aykırı bir tutum-
dur, yanılsamalı bir davranıştır.

Bunu bize nasıl tanıtlamaya çalıştığını göreceğiz 
ama felsefe öğrenmek isteyenlerin, Berkeley teorisini 
büyük bir özenle incelemelerinde direnmelerinin yersiz 
olmayacağını düşünüyoruz.

İyi biliyoruz ki, Berkeley'im tezleri bazılarını 
güldürecektir ama bizim 20. yüzyılda yaşadığımızı ve 
geçmişte yapılan bütün incelemelerden, çalışmalardan 
yararlandığımızı unutmamak gerekir. Ayrıca materyaliz-
mi ve materyalizmin tarihini okuduğumuz zaman, eski-
nin materyalistlerinin de zaman zaman insanı güldürdük-
lerini göreceğiz.

Bununla birlikte, Marks ve Engels'ten önce, ma-
teryalist düşünürlerin en büyüğü olan Diderot'nun, Ber-
keley'in sistemini "İnsan aklı ve felsefe için ne utanıla-
cak bir şeydir ki, hepsinin en saçması olduğu halde, sa-

6 vaşım verilmesi en güç bir sistem" olarak tanımlarken, 
onu biraz da olsa önemsediğini bilmemiz gerekiyor.

Bizzat Lenin de, Berkeley'in felsefesine sayfalarca 
yer ayırmıştı ve modern idealist filozoflar, "materyalist-
lere karşı piskopos Berkeley'de bulunamayacak hiçbir... 

7 kanıt ortaya koymamışlardır" diye yazıyordu.
Son olarak, liselerde yararlanılan bir felsefe tarihi 

kitabında, Berkeley'in maddesizciliği (immaterialisme) 
üzerine yapılan bir değerlendirme:



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
52

"Kuşkusuz, henüz tamamlanmamış, ama 
hayran olmaya değer ve filozofların kafalarında 
bir maddi tözün varlığına olan inancı ebediyen yı-

8kacak bir teori."

Demek ki, bu felsefi düşünüş tarzı -her ne kadar 
yukarıdaki aktarmalardan da görüldüğü gibi başka 
başka nedenlerle de olsa- herkes için önem taşımaktadır.

III. BERKELEY'İN İDEALİZMİ

Demek ki, bu sistemin amacı, bize, maddenin 
varolmadığını tanıtlamaktan ibarettir.

Berkeley diyordu ki:

“Ruhumuzun dışında, düşünerek varol-
duğunu sandığımız madde değildir, onları gör-
düğümüz için, onlara dokunduğumuz için, şey-
lerin varolduğunu düşünüyoruz; bu duyumları 
bize verdikleri için, onların varlığına inanıyoruz.

“Ama duyumlarımız, bizim, ruhumuzda 
sahip olduğumuz fikirlerdir. Öyleyse, duyuları-
mızla algıladığımız nesneler, fikirlerden başka 
bir şey değildir ve fikirler ise bizim ruhumuzun 
dışında varolamazlar.”

Berkeley'e göre, şeyler vardır; o, onların doğasını 
ve onların varlığını yadsımıyor ama onların, ancak, du-
yumlarımızın bir yargısı, sonucu ve onları bize tanıtan 
duyumlar biçiminde varolduklarını ve nesnelerin ancak 
aynı ve tek bir şey olduğunu ileri sürüyor.

Şeyler vardır, bu kesindir, diyor ama bizde, bizim 
ruhumuzda vardar sadece ve şeylerin ruh dışında hiçbir 
gerçekliği yoktur, diyor.

Biz şeyleri, görme duyusunun yardımıyla kavrı-



53Georges Politzer

yoruz; biz, onları, dokunma duyusunun yardımıyla algı-
lıyoruz; koklama duyusu bize, koku hakkında bilgi veri-
yor; tatma duyusu tat hakkında, ses alma duyusu sesler 
hakkında bilgi veriyor bize. Bu çeşitli duyumlar, bize fi-
kirler veriyor; birbirleriyle bağdaşan bu fikirler dolayı-
sıyla, onlara ortak bir ad veriyoruz ve onları nesneler gibi 
sayıyoruz.

"Örneğin, belli bir düzenleniş içerisinde 
belli bir renk, bir tat, bir koku, bir biçim, bir 
kıvam gözlemlenir; elma sözcüğüyle belirlenen 
ayrı bir şey olarak tanınır; öteki fikir dermeleri 
taş, ağaç, kitap ve öteki duyumlanabilir şeyleri 

9oluştururlar..."

Demek ki, dünyayı ve şeyleri, dıştaki şeyler ola-
rak tanıdığımızı düşündüğümüz zaman, bunlar, yalnızca 
bizim zihnimizde varolduğuna göre, öyleyse biz, yanıl-
samaların kurbanıyız.

“Hylas ile Philonoüs'ün Söyleşileri” adlı kita-
bında Berkeley, bu tezi bize, şöyle tanıtlıyor:

"Aynı bir şeyin, aynı zamanda farklı 
olabileceğine inanmak, bir saçmalık değil mi-
dir? Örneğin aynı anda soğuk ve sıcak. Düşü-
nünüz ki, ellerinizden biri sıcak, öteki soğuk 
olsun ve her ikisini de aynı zamanda orta 
sıcaklıkta su ile dolu kaba daldırsanız su, bir 
elinize sıcak, ötekine soğuk gelmeyecek 

10midir?"

Madem ki, bir şeyin kendisinin aynı anda farklı 
olabilmesi saçma bir şeydir, bundan, o şeyin ancak bi-
zim ruhumuzda varolduğu sonucunu çıkarmalıyız.

Peki kendi uslamlama ve tartışma yönteminde ne 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
54

yapıyor Berkeley'? Nesneleri, şeyleri, tüm özelliklerin-
den soyuyor.

"Siz diyorsunuz ki, nesneler vardır, çünkü 
onların bir renkleri, bir kokuları, bir tatları 
vardır; çünkü onlar, küçük ya da büyük, hafif ya 
da ağırdır. Ben, size, bunun, nesnelerde varolma-
dığını ama bizim kafamızda varolduğunu tanıtla-
yacağım.

“İşte bir kumaş parçası. Siz, bana, onun 
kırmızı olduğunu söylüyorsunuz. Bütünüyle 
doğru mu bu? Siz, kırmızının, kumaşın kendisin-
de olduğunu düşünüyorsunuz. Kesin mi bu? Bili-
yorsunuz ki, gözleri bizimkilerden farklı olan ve 
bu kumaşı kırmızı olarak görmeyecek hayvanlar 
vardır; aynı şekilde sarılığı olan bir insan da, onu 
sarı görecektir. Öyleyse bu kumaşın rengi nedir? 
Bu, duruma bağlı mı diyorsunuz? Şu halde, kır-
mızı, kumaşın kendinde değil, ama gözde, yani 
bizdedir.

Bu kumaş hafif midir diyorsunuz? Bıra-
kın bakalım bir karıncanın üzerine düşsün, ka-
rınca elbette ki ağır bulacak onu. Öyleyse kim 
haklı? Onun sıcak olduğunu düşünüyorsunuz? 
Ateşiniz olsaydı, soğuk bulacaktınız! Öyleyse sı-
cak mı, yoksa soğuk mu?

"Bir sözcükle, aynı şeyler, aynı anda, ba-
zıları için kırmızı, ağır ve sıcak, başkaları için tam 
tersi olabiliyorsa, bu demektir ki, biz yanılsama-
ların kurbanıyız ve şeyler yalnızca bizim zihnimiz-
de vardır.”

İşte böyle, nesnelerin tüm özelliklerini kaldırıp 
atarak, “bunlar yalnızca bizim düşüncemizde vardır, yani 
madde bir fikirdir” demeye kadar götürürsünüz işi.



55Georges Politzer

Daha Berkeley'den önce de Yunan filozofları, tat, 
ses gibi bazı niteliklerin, şeylerin kendilerinde olmadık-
larını, bizde olduklarını söylüyorlardı ki, bu doğruydu.

Ama, Berkeley'in teorisinde yeni olan, bu gözle-
mi, nesnelerin tüm niteliklerini içine alacak kadar ge-
nişletmesidir.

Yunan filozofları, gerçekten de şeylerin nitelikle-
ri arasında şöyle bir ayrım yapmışlardı:

Bir yanda, nesnelerin kendilerinde olan ağırlık, 
büyüklük, dayanıklılık gibi ilk nitelikler.

Öte yanda, koku, tat, sıcaklık, vb. gibi bizde olan 
ikincil nitelikler.

Oysa Berkeley, ikincil niteliklere ait tezi, ilk ni-
teliklere aynen uygular, şöyle ki, bütün nitelikler, bütün 
özellikler, nesnelerde değil, sadece bizdedir, der.

Güneşe bakarsak biz, onu, yuvarlak, düz ve kır-
mızı görürüz. Bilim, bize, yanıldığımızı, güneşin düz ve 
kırmızı olmadığını öğretir. Öyleyse, bilimin yardımıyla, 
güneşe atfettiğimiz bazı yanlış nitelikleri bir yana bı-
rakıyoruz, ama bu yüzden güneşin varolmadığı sonucu-
nu da çıkarmıyoruz. Oysa Berkeley, böyle bir sonuca 
varıyor.

Berkeley, elbette ki, eskilerin yaptıkları ayrımın 
bilimsel çözümlemeye dayanmadığını gösterirken hak-
sız değildi, ama kendisi, bu gözlemlerden, onların sahip 
olmadıkları sonuçlar çıkararak bir uslamlama yanlışı 
yapıyor, safsata yapıyor. Şeylerin niteliklerinin, gerçek-
ten de, duyularımızın bize gösterdiği gibi olmadığını, 
yani duyularımızın maddi gerçeği bozduğunu gösteriyor 
ve o, bundan, hemen maddi gerçeğin varolmadığı sonu-
cunu çıkarıyor.

IV. İDEALİST USLAMLAMANIN SONUÇLARI

Tez, "Her şey, ancak bizim zihnimizde vardır." ol-



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
56

duğuna göre, bundan dış dünyanın varolmadığı sonucu 
çıkarılır. Bu düşünüş tarzını sonuna kadar götürerek, 
"Madem ki öteki insanları ancak benim fikirlerimle 
tanıyorum, madem ki öteki insanlar benim için ancak, 
maddi nesneler gibi, fikir dermelerinden başka bir şey 
değildir, varolan yalnızca benim." demeye kadar vardırı-
rız işi. Buna, felsefede (yalnızca kendim demek olan) 
tekbencilik (solipsisme) denir.

Lenin, daha önce andığımız kitabında, bize diyor 
ki, Berkeley, böyle bir teoriyi savunduğu suçlamasına 
karşı, kendisini, içgüdüyle savunuyor. Hatta görüyoruz 
ki, idealizmin aşırı biçimi olan tekbencilik, hiçbir filozof 
tarafından savunulmamıştır.

Bunun için, idealistlerle tartışırken, maddeyi 
gerçekten yadsıyan uslamlamaların; mantıklı ve tutarlı 
olmak için, tekbencilik (solipsisme) denen bu saçma aşı-
rılığa vardırmaları gerektiğini ortaya çıkarmaya özen 
göstermeliyiz.

V. İDEALİST KANITLAR

Berkeley'in teorisini, elden geldiği kadar yalın bir 
biçimde özetlemeye önem verdik, çünkü felsefi idealiz-
min ne olduğunu en açık yüreklilikle ortaya koyan Ber-
keley'dir.

Ama bizim için yeni olan bu düşünüş tarzlarını 
iyi kavramak için, onları ciddiye almak ve anlamaya ça-
lışmak artık kaçınılmaz olmuştur.

Niçin?
Çünkü, daha ileride göreceğiz ki, idealizm, yeni 

sözlerin ve deneyimlerin ardına gizlenerek, daha üstü 
örtük bir biçimde karşımıza çıkıyor olsa da, bütün idea-
list filozoflar, "eski Berkeley'in" (Lenin) kanıtlarını 
yeniden ele almaktan başka bir şey yapmazlar.

Çünkü, gene göreceğiz ki, resmi felsefe tarihine 



57Georges Politzer

egemen olmuş ve hala egemen olan idealist felsefe, 
kendisiyle birlikte, içimize işlemiş bulunan bir düşünce 
yöntemi kullanarak, bütünüyle laik eğitimi yıkmak için, 
kafamıza yerleşmeyi başarabilmiştir.

Bütün idealist filozofların kanıtlarının temeli, 
piskopos Berkeley'in düşünüş tarzında bulunduğundan, 
bu bölümü özetlemek için, bu kanıtların başlıcalarının 
neler olduğunu ve bize neyi tanıtlamaya çalıştıklarını 
belirtmeye çalışacağız.

1. Ruh maddeyi yaratır.
Bu, artık biliyoruz, felsefenin temel sorusuna ve-

rilen idealist yanıttır; bu, ruhun dünyayı yarattığını ka-
bul eden çeşitli dinlerde yansısını bulan idealizmin ilk 
biçimidir.

Bu iddia, iki anlama gelebilir.
Ya, tanrı dünyayı yaratmıştır ve o, bizim dışımız-

11 da, gerçekten vardır. Bu, teolojinin görülegelen idealiz-
midir.

Ya, tanrı, bize, hiçbir maddi gerçeğe tekabül et-
meyen fikirler vererek, bizde, dünya yanılsamasını ya-
ratır. Bu madde bizim ruhumuz tarafından oluşturulmuş 
bir ürün olduğundan, ruhun tek gerçek olduğunu bize 
tanıtmak isteyen Berkeley'in "maddesizlik idealizmidir".

Bunun için idealistler ileri sürerler ki:

2. Dünya bizim düşüncemiz dışında mevcut de-
ğildir.

İşte bu, Berkeley'in, şeyler ancak bizim ruhu-
muzda mevcut olduğu halde, biz, onlara, kendilerine 
özgü olabilecek özellikler ve nitelikler yükleyerek ya-
nılgıya düştüğümüzü(!) kesin olarak söylerken, bize 
tanıtlamak istediği şeydir.

İdealistlere göre, sıralar ve masalar pekala var-
dır, ama bizim dışımızda gerçek olarak değil, yalnızca 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
58

bizim kafamızda, düşüncemizdedirler:

3. Şeyleri yaratan bizim fikirlerimizdir.
Başka bir deyişle, şeyler, düşüncemizin yansısı-

dır. Gerçekten de, madem ki madde yanılsamasını yara-
tan ruhtur, madem ki bizim düşüncemize madde fikrini 
veren ruhtur, madem ki şeyler karşısında duyduğumuz 
duyumlar şeylerin kendilerinden değil; ama yalnız bi-
zim düşüncemizden ileri gelir, dünyanın ve şeylerin ger-
çekliğinin kaynağı bizim düşüncemizdir ve buna göre, 
bizi kuşatan her şey, bizim ruhumuzun dışında mevcut 
değildir ve ancak bizim düşüncemizin yansıması olabi-
lir. Ama, Berkeley'e göre, bizim ruhumuz kendi başına, 
bu fikirleri yaratmak yeteneğinde olamayacağından ve za-
ten her istediği fikri (onları kendi kendine yaratabilsey-
di, bunu başarabileceği için) yaratamadığından, daha güç-
lü başka bir ruhun bu fikirlerin yaratıcısı olduğunu ka-
bul etmek gerekir. Şu halde, bizim ruhumuzu yaratan ve 
ruhumuzda karşılaştığımız dünya hakkındaki bütün fikir-
leri bize buyuran tanrıdır!

İşte idealist öğretilerin dayandıkları başlıca tez-
ler ve felsefenin temel sorusuna verdikleri yanıtlar bun-
lardır. Artık materyalist felsefenin bu soruya ve bu tezle-
rin ortaya çıkardığı sorunlara verdiği yanıtın ne olduğu-
nu görmeye sıra geldi.



59Georges Politzer

OKUMA PARÇALARI

Berkeley, Dialogues d'Hylas et de Philonoüs 
(Hylas ile Philonoüs'ün Söyleşileri).

Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 11-31

Dipnotlar

5 Herkes İçin Klasikler koleksiyonu. Librairie Hatier, Paris, s. 13. 
6 Diderot, Körler Üzerine Mektup, Textes Choisis, c. I, Editions 
Sociales, Halk Klasikleri, s. 87. (Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 
27'de Lenin sözünü ediyor.
7 V. İ. Lenin, Materyalizm ue Ampiryokritisizm, Sol Yayınları, Ankara 
1993, s. 31
8 A. Penjon, Precis d'histoire de la Philosophie, Librairie Paul 
Delaplace, s. 320-321
9 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 13
10 Berkeley, s. 21



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
60



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
MATERYALİZM

I. Niçin materyalizmi öğrenmemiz gerekir?
II. Materyalizm nereden gelir?
III. Materyalizm nasıl ve niçin gelişti?

IV. Materyalistlerin ilkeleri ve 

kanıtları nelerdir?
1. Ruhu yaratan maddedir.
2. Madde her ruhun dışında vardır.
3. Bilim, deney yoluyla şeyleri tanıma-
mıza olanak sağlar.

I. MATERYALİZMİ NİÇİN ÖĞRENMEMİZ GEREKİR?

Gördük ki, "Varlık ile düşünce arasındaki ilişki-
ler nelerdir?" sorusuna, ancak karşıt ve çelişik iki yanıt 
verilebilir.

Bundan önceki bölümde, idealist yanıtı ve idea-
list felsefe için sunulan kanıtları inceledik.

Şimdi de, bu temel soruna (yineleyelim, her fel-
sefenin temelinde bulunan soruna) verilen ikinci yanıtı 
incelemek ve materyalizmin savunusunun neler olduğu-
nu görmek gerekir. Materyalizm, marksizmin felsefesi 
olduğu için, bizim açımızdan ne kadar önemli ise, bunu 
öğrenmek de o kadar önemlidir.

Öyleyse, bu bakımdan, materyalizmi iyi tanımak 
zorunludur. İyi tanımak özellikle zorunludur, çünkü, bu 
felsefe anlayışları, çok az bilinmektedir ve tahrif edil-
mişlerdir. Gene zorunludur, çünkü, eğitimimizle -ilk ya 

61Georges Politzer



da en yükseği olsun- gördüğümüz öğretimle, yaşayış ve 
düşünüş alışkanlıklarımızla idealist anlayışlar, farkında 
olmaksızın hepimizin içine az ya da çok işlemiştir. (Za-
ten başka bölümlerde, bu olumlamanın birçok örnek-
lerini ve niçin böyle olduğunu göreceğiz.)

Demek ki, marksizmi öğrenmek isteyenler için, 
onun temelini, yani materyalizmi bilmek bir zorunluluk-
tur.

II. MATERYALİZM NEREDEN GELİR?

Felsefeyi, genel bir biçimde, dünyayı, evreni a-
çıklama çabası olarak tanımladık. Ama biliyoruz ki, in-
sanlığın bilgi düzeyine göre, bu açıklamalar değişmiştir 
ve insanlık tarihi boyunca dünyayı açıklamak için iki tu-
tum benimsenmiştir: bunlardan biri, bir ya da birkaç üs-
tün ruha, doğaüstü güçlere başvuran bilime karşı tutum-
dur; öteki ise olgulara ve deneylere dayanan bilimsel tu-
tumdur.

Bu tutumlardan biri idealist filozoflarca, öteki ise 
materyalistlerce savunulur.

Bunun içindir ki, bu kitabın daha başında, ma-
teryalizm hakkında edinilecek ilk fikrin, bu felsefenin 
evrenin bilimsel açıklanışı olduğunu söyledik.

İdealizm, nasıl insanların bilgisizliğinden doğ-
muşsa -bilgisizliğin, idealist anlayışları paylaşan siyasal 
ve kültürel güçler tarafından, toplumlar tarihinde nasıl 
korunduğunu ve sürdürüldüğünü göreceğiz-, materyalizm 
de bilisizliğe ya da bilmesinlerciliğe karşı savaşımdan 
doğmuştur.

Bunun içindir ki, bu felsefe uzun süre önlenme-
ye çalışıldı ve bunun içindir ki, resmi üniversite dünya-
sında, çağdaş biçimiyle (diyalektik materyalizm) ya de-
ğeri bilinmedi ya gözlerden uzak tutulmaya çalışıldı, yok 
sayıldı ya da pek az tanındı.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
62



III. MATERYALİZM NASIL VE NİÇİN GELİŞTİ?

Bu felsefeye karşı savaşım verenlerin ve bu öğ-
retinin yirmi yüzyıldan beri hep aynı yerde durduğunu 
söyleyenlerin iddialarının tersine, materyalizmin tarihi, 
bize, bu felsefede canlı bir şeyin ve her zaman hareket 
halinde olan bir şeyin varlığını gösteriyor.

Yüzyıllar boyunca insanların bilimsel bilgileri i-
lerledi. Düşünce tarihinin başlangıcında, Yunan antik-
çağında, bilimsel bilgiler, hemen hemen hiç yok dene-
cek kadar azdı; ilk bilginler, aynı zamanda filozof idiler; 
çünkü o çağda, felsefe ve doğmakta olan bilimler, bir bü-
tün oluşturuyordu, biri ötekilerin uzantısı oluyordu.

Zamanla, bilimler, dünya olaylarının açıklanma-
sına, idealist filozofların dogmaları ile çelişen ve tedir-
ginlik yaratan bir açıklık getirince, felsefe ile bilimler 
arasında bir çatışma başladı.

Bu çağın resmi felsefesi ile çelişmekte olan bi-
limlerin felsefeden ayrılmaları zorunlu oldu. Böylece, 
"...onların, geleceğin yakın bir çözümü için olgunlaşmış 
bulunan daha sınırlı sorunları ele almak üzere, felsefe-
nin karmaşık şeyler yığınından kendilerini kurtarmak ve 
derin varsayımları filozoflara bırakmak ilk işleri oldu. 

12Böylece, felsefe ve ... bilimler arasında bu ayrılma oluştu."
Ama, bilimlerle birlikte doğan, onlara bağlı ve 

bağımlı olan materyalizm, çağdaş materyalizm ile, yani 
Marks ve Engels'in materyalizmi ile bilim ve felsefeyi, 
diyalektik materyalizm içinde yeniden birleştirmek üze-
re, bilimlerle birlikte ilerledi ve gelişti.

Uygarlığın ilerleyişine bağlı olan bu gelişmeyi 
ve bu tarihi daha ilerde inceleyeceğiz, ama şimdiden, 
materyalizm ile bilimlerin birbirine bağlı olduklarını ve 
materyalizmin mutlak olarak bilime bağımlı olduğunu 
belirtiyoruz, ki bunu akılda tutmak çok önemlidir.

Şimdi, materyalizmin esaslarını, çeşitli biçimler 

63Georges Politzer



altında materyalist olduğunu ileri süren bütün felsefeler 
için ortak olan esasları yerlerine yerleştirmek ve tanım-
lamak gerekiyor.

IV. MATERYALİSTLERİN İLKELERİ VE 
KANITLARI NELERDİR?

Bunu yanıtlayabilmek için, felsefenin temel so-
rusuna, varlık ile düşünce arasındaki ilişkilere, yani 
bunlardan hangisinin daha önemli olduğu sorusuna dön-
memiz gerekir.

Materyalistler, her şeyden önce, varlık ile düşün-
ce arasında, madde ile “ruh” arasında belirli bir ilişki-
nin varolduğunu öne sürerler. Onlara göre, ilk gerçek, ilk 
şey varlıktır, maddedir ve düşünce, teori ise ikinci ger-
çektir, sonradan gelendir, maddeye bağımlıdır.

Şu halde, materyalistlere göre, dünyayı ve mad-
deyi yaratmış olan tanrı ya da “ruh” değildir ama düşün-
ceyi, “ruhu” yaratmış olan “sonsuz” evrenin, dünyanın 
bizzat kendisidir, maddedir, doğadır:

"Tinin kendisi, maddenin en üstün bir ürü-
13nünden başka birşey değildir."

Bunun içindir ki, ikinci bölümde sorduğumuz 
soruyu tekrar ele alırsak ve "düşünme, insana nereden 
gelir?" dersek, materyalistler, insan düşünüyor çünkü 
onun bir beyni vardır ve düşünce beynin ürünüdür, diye 
yanıt verirler. Onlara göre, maddesiz, cisimsiz düşünce 
olamaz.

"Bize ne kadar yüce görünürlerse görün-
sünler, bilincimiz ve düşüncemiz maddi, beden-
sel bir organın, beynin ürünlerinden başka bir şey 

14değildir."

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
64



Buna göre materyalistler için madde, varlık, bi-
zim düşüncemizin dışında varolan gerçek şeylerdir ve 
varolmak için düşünceye ya da “ruh”a gereksinme duy-
mazlar. Aynı şekilde, “ruh” maddesiz varolamayacağına 
göre, ölümsüz ve bedenden bağımsız bir “ruh” da yoktur.

İdealistlerin söylediklerinin tersine, bizi kuşa-
tan şeyler bizden bağımsız olarak mevcutturlar, bize dü-
şüncelerimizi veren onları anlama, tanıma isteğimizdir ve 
bizim fikirlerimiz, şeylerin bizim beynimizdeki yansı-
sından başka bir şey değildir.

Bunun içindir ki, varlık ile düşünce arasındaki 
ilişkiler sorusunun ikinci yönü -"Bizim çevremizdeki 
dünya hakkındaki düşüncelerimiz ile bu dünya arasında 
nasıl bir bağıntı vardır? Bizim düşüncemiz, gerçek dün-
yayı bilebilecek durumda mıdır? Gerçek dünyaya iliş-
kin tasarımlarımızda ve kavramlarımızda gerçekliğin doğ-
ru bir yansısını verebilir miyiz? Bu soru, felsefe dilinde, 
düşünce ile varlığın özdeşliği sorunu diye adlandırı-

15lır." - karşısında, materyalistler, şu olumlamada bulu-
nur: Evet, biz dünyayı tanıyabiliriz ve bizim bu dünyaya 
ilişkin edindiğimiz fikirler gittikçe daha doğru olmakta-
dır, çünkü biz, dünyayı bilimlerin yardımıyla inceleyip 
öğrenebiliyoruz, çünkü bilimler sürekli olarak deney yo-
luyla bizi çevreleyen şeylerin kendilerine özgü ve bizden 
bağımsız bir gerçek olduklarını tanıtlamaktadır ve in-
sanlar daha şimdiden bu şeylerin bir bölümünü yeniden 
üretebilmekte ve yapay olarak yaratabilmektedirler.

Şu halde, özetlemek için şöyle diyeceğiz: mater-
yalistler, felsefenin temel sorunu karşısında:

1. “Ruh”u, düşünceyi yaratan maddedir ve 
bilimsel olarak asla maddesiz “ruh” görülmedi.

2. Madde, her ruhun dışında vardır ve maddenin 
kendine özgü bir varlığı olduğundan, varolmak için “ruh”a 
gereksinme duymaz, dolayısıyla idealistlerin söyledik-
lerinin tersine, şeyleri yaratanlar, bizim fikirlerimiz de-

 65Genorges Politzer



ğildir, biz, fikirlerimizi şeylerden alırız.
3. Biz, dünyayı tanımak yeteneğindeyiz, maddeden 

ve dünyadan edindiğimiz fikirler, giderek daha doğru 
oluyorlar, çünkü bilimlerin yardımıyla daha önce bildik-
lerimizi kesinleştirebildiğimizi ve bilmediklerimizi de 
bulabildiğimizi doğrularlar.

“NOT”

Bu bölümü daha iyi anlayabilmek için, burada 
öğrenilenleri, daha ilerde, Altıncı Kısımda okunacak o-
lan çok önemli bilgilerle karşılaştırınız.

Engels'in, düşüncenin beynin bir ürünü olduğu-
nu söylemekle, karaciğerin safra salgılaması gibi, bey-
nin de düşünce salgıladığını söylediği sanılmamalıdır. 
Tersine, Engels, bu görüşle savaşmıştır (özellikle “Ludwig 
Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu” adlı kita-
bına, ayrıca Lenin'in “Materyalizm ve Ampiryokritisiz-
m”inin birinci ve ikinci bölümlerine bakınız.)

Bilinç bir organın salgısı değil, beynin işlevidir. 
Bilinç, safra gibi ya da bir hormon gibi bir şey değildir. 
Bir eylemdir, bir işlevdir. Daha karmaşık bazı organik 
koşullarda beyin kabuğu işin içine karıştığından -organik 
koşulların kendileri de, Politzer'in daha ilerde gösterdiği 
gibi, toplumsal koşullardan ayrılamazlar- insan eylemi 
bilinçlidir ve (vice versa) insan, bilinçli eylemin eseridir.

Bu konuda Lucien Seve'in “Introduction au Leni-
nisme”ine (Leninizm'e Giriş, s. 98-108) başvurmanızı ö-
neririz. Essais de la Nouvelle Critique. (Editions Socia-
les, 1960.)

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
66



Dipnotlar

12 Rene Maublanc, La Vie Ouvriere, 25 Kasım 1935
13 Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin 
Sonu, s. 24
14 agy, s.24
15 agy, s. 22

 67Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
68



 69Georges Politzer

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
KİM HAKLI

İDEALİST Mİ, MATERYALİST Mİ?

I.    Sorunu nasıl koymalıyız?

II.   Dünyanın yalnızca bizim düşüncemizde

      varolduğu doğru mudur?
III.  Şeyleri bizim fikirlerimizin yarattığı
      doğru mudur?
IV.  Ruhun maddeyi yarattığı doğru mudur?
V.   Materyalistler haklıdırlar, bilim, onların
      iddialarını tanıtlar.

I. SORUNU NASIL KOYMALIYIZ?

Şimdi, idealistlerin ve materyalistlerin tezlerini 
bildiğimize göre, kimin haklı olduğunu bulmaya çalışa-
cağız.

Anımsayalım ki, her şeyden önce, bu tezler, mut-
lak olarak birbirine karşı ve birbiriyle çelişiktirler; diğer 
yandan bu tezlerden birini ya da ötekini savunduğumuz 
an, savunduğumuz tez, bizi, sonuçları dolayısıyla, çok ö-
nemli olan vargılara götürecektir.

Kimin haklı olduğunu bilmek için, iki tarafın ka-
nıtlarını, özetlediğimiz şu üç noktada sergileyeceğiz.

İdealistler ileri sürüyorlar ki:
1. Maddeyi yaratan ruhtur;
2. Madde bizim dışımızda mevcut değildir, o hal-

de bizim için bir yanılsamadan başka bir şey değildir;



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
70

3. Şeyleri yaratan bizim fikirlerimizdir.
Materyalistler ise bunun tam tersini ileri sürü-

yorlar.
İşimizi kolaylaştırmak için, ilkin, ortak görüneni 

ve bizi en çok şaşırtanı incelemek gerekir.
1. Dünyanın yalnızca bizim düşüncemizde va-

rolduğu doğru mudur?
2. Şeyleri bizim fikirlerimizin yarattığı doğru 

mudur?
İşte Berkeley'in "maddesizci" idealizminin sa-

vunduğu iki kanıt! ve bundan çıkan sonuçlar, bütün tan-
rıbilimlerde olduğu gibi üçüncü sorumuzla sonuçlanır:

3. Ruhun maddeyi yarattığı doğru mudur?
Bu üç soru, felsefenin temel sorununa dayandı-

ğından, çok önemlidir. Öyleyse, kimin haklı olduğunu, 
ancak bu soruları tartışarak bulacağız ve bu sorular, ma-
teryalistler için özellikle ilginçtir, şu anlamda ki, bu so-
rulara verilen bilimsel yanıtlar, bütün materyalist felse-
feler için -bu bakımdan diyalektik materyalizm için de- 
ortak olan yanıtlardır.

II. DÜNYANIN YALNIZCA BİZİM DÜŞÜNCEMİZDE 
VAROLDUĞU DOĞRU MUDUR? 

[”Bu Dünya Yalan!”]

Bu soruyu incelemeden önce, okumalarımızda sık 
sık karşılaşacağımız ve kullanacağımız iki felsefe teri-
mini iyice öğrenmeliyiz.

Öznel gerçek (yalnızca bizim düşüncemizde 
varolan “gerçek” anlamına gelir.)

Nesnel gerçek (düşüncemizin dışında varolan 
gerçek anlamına gelir).

İdealistler, dünya nesnel bir gerçek değil, ama 
öznel bir gerçektir, derler.

Materyalistler ise, dünya nesnel bir gerçektir, 



 71Georges Politzer

derler.
Dünyanın ve şeylerin yalnızca bizim düşünce-

mizde varolduğunu bize tanıtlamak için piskopos Berke-
ley, onları (renk, büyüklük, yoğunluk gibi) özelliklerine 
ayrıştırır. Ve bireylere göre değişen bu özelliklerin, şey-
lerin kendilerinde değil, ama bizim her birimizin ruhun-
da olduğunu iddia eder. Bundan, maddenin nesnel değil, 
ama öznel olan bir özellikler kümesi olduğu, dolayısıyla 
varolmadığı sonucunu çıkarır.

Eğer güneş örneğini tekrar ele alırsak, Berkeley, 
kırmızı, yuvarlak nesnel gerçeğine inanıp inanmadığı-
mızı bize sorar; ve özellikleri, tartışma yöntemi ile, ken-
di yöntemi ile, güneşin, kırmızı ve yuvarlak olmadığını 
bize gösterir. Demek ki, güneş nesnel bir gerçek değildir, 
çünkü, kendi kendine var değildir; ama ancak öznel bir 
gerçektir, çünkü yalnızca bizim düşüncemizde vardır!

Materyalistler, güneşin, kırmızı, düz bir yuvarlak 
olarak gördüğümüz için varolduğunu ileri sürmezler, -
çünkü bu, çocukların ve gerçeği denetlemek için duyu-
larından başka şeyleri olmayan ilk insanların safça, ço-
cuksu gerçekçiliğidir- ama onlar, güneşin varolduğunu, 
bilimin yardımıyla doğrularlar. Bilim, gerçekten de, du-
yularımızın bizi düşürdüğü yanılgıları düzeltmemize ola-
nak verir.

Ama, bu güneş örneğinde, sorunu açıkça koyma-
lıyız. Berkeley'le birlikte biz de, güneşin yuvarlak olma-
dığını, kırmızı olmadığını söyleyeceğiz ama onun çıkar-
dığı sonuçları, yani, güneşin nesnel gerçek olmadığı yad-
sımasını kabul etmeyeceğiz.

Konunun saptırılamsına izin vermeyip, konunun 
özüne dönecek olursak, şeylerin özelliklerini değil, on-
ların varlığını tartıştığımızı hatırlatırız. Duyularımızın bi-
zi yanıltıp yanıltmadığını, maddi gerçeği bozup bozma-
dığını anlamak için değil, ama bu gerçeğin bizim duyu-
larımızın dışında varolup olmadığını bilmek için tartışı-



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
72

yoruz.
Materyalistler, bu gerçeğin bizim dışımızda va-

rolduğunu kesin olarak söylüyorlar ve onlar kanıtlarını 
doğrudan doğruya bilimden alıyorlar.

İdealistler haklı olduklarını bize göstermek için 
ne yapıyorlar? Sözcükler üzerinde tartışıyorlar, “büyük” 
söylevler veriyorlar, sayısız sayfalar dolduruyorlar.

Bir an haklı olduklarını varsayalım! Dünya, yal-
nızca bizim düşüncemizde var ise, insanlardan önce var 
değildi demektir. Biliyoruz ki, bu yanlıştır çünkü, bilim, 
insanın, yeryüzünde çok sonradan ortaya çıktığını bize 
tanıtlıyor. O zaman, bazı idealistler bize diyecekler ki, 
insandan önce hayvanlar vardı ve düşünce, hayvanlarda 
yoktu! Ama biz, hayvanlardan önce hiçbir organik ya-
şamın olanaklı olmadığı, üzerinde oturulmaz bir yeryüzü 
olduğunu biliyoruz. Daha başkaları da diyecekler ki, 
yalnız güneş sistemi var idiyse ve insanlar mevcut değil 
idiyse de, ruh, tanrıda mevcuttu. Böylece idealizmin en 
yüksek biçimine varıyoruz. Tanrı ile bilim arasında bir 
seçim yapmamız gerekiyor. İdealizm tanrısız tutunamaz, 
desteklenemez, tanrı ise, idealizmsiz varolamaz.

İdealizm ve materyalizmin bu konudaki sorununu 
tam olarak şöyle koymak gerekir: Kim haklı? Tanrı mı, 
bilim mi?

Tanrı, maddenin yaratıcısı salt bir “ruh”tur iddi-
ası tanıtsız bir iddiadır. Bilim, pratikle ve deneyle dün-
yanın nesnel bir gerçek olduğunu bize tanıtlayacak ve şu 
soruya yanıt vermemize olanak sağlayacaktır:

III. ŞEYLERİ BİZİM FİKİRLERİMİZİN
 YARATTIĞI DOĞRU MUDUR?

Örneğin, şeylerin nesnel bir gerçek mi, yoksa 
öznel bir gerçek mi olduğunu, şeyleri yaratanın bizim fi-
kirlerimiz olduğunun doğru olup olmadığını tartıştığımız 



 73Georges Politzer

bir idealistle birlikte yolun karşısına geçerken, hızla ge-
len bir otobüsü ele alalım. Elbette ki, eğer ezilmek iste-
miyorsak, her ikimiz de çok dikkatli olacağız, demek ki, 
pratikte, idealist, otobüsün varlığını tanımak zorunda-
dır. Ona göre, pratikte nesnel bir otobüs ile öznel bir 
otobüs arasında bir ayrım yoktur ve bu, o kadar doğrudur 
ki, pratik, idealistlerin somut yaşamda materyalist ol-
mak zorunda kaldıklarını (nesnel zorunluluk) tanıtlar.

Bu konuda, idealist filozofların ve bu felsefeyi tu-
tanların, kendilerine göre öznel gerçekten başka bir şey 
olmayan şeyleri elde edebilmek için, bazı "nesnel" baya-
ğılıklara tenezzül ettiklerini görebileceğimiz sayısız ör-
nekler sayabilirdik.

Zaten bunun içindir ki, artık kimsenin, Berkeley 
gibi, dünyanın varolmadığını ileri sürdüğü görülmüyor. 
Kanıtlar artık çok daha ince, kurnazca, çok daha gizli-
kapaklı. (İdealistlerin kanıtlama biçimlerine örnek ola-
rak Lenin'in “Materyalizm ve Ampiryokritisizm” adlı ki-
tabının, "Dünya Öğelerinin Bulunması" bölümüne bakı-

16nız.)
Demek ki, Lenin'in söylediği gibi, "pratiğin ölçü-

tü" ile idealistleri susturmamız olanaklı olacaktır.
Zaten idealistler teori ile pratiğin birbirine denk 

olmadığını, birbirinden apayrı iki şey olduğunu söyle-
mekten geri durmayacaklardır. Bu, doğru değildir. Bir 
anlayışın, yanlış ya da doğru olduğunu bize, yalnızca pra-
tik gösterecektir.

Otobüs örneği bize, dünyanın nesnel bir gerçek-
liği olduğunu ve “ruhumuz” tarafından yaratılmış bir düş 
olmadığını gösteriyor.

Berkeley'in maddesizcilik teorisi, bilimlerin 
karşısında tutunamadığına ve pratiğin ölçütüne karşı du-
ramadığına göre, şimdi de, idealist felsefelerin, dinlerin, 
tanrıbilimlerin hepsinin vardığı sonucu, “ruh maddeyi 
yaratır” savına bakalım.



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
74

IV. “RUH”UN MADDEYİ YARATTIĞI DOĞRU 
MUDUR?

Daha yukarıda da gördüğümüz gibi, idealistlere 
göre, “ruh”, en üstün, en yüce biçimini tanrıda bulmuştur. 
Tanrı, onların teorisinin son sözü, son yanıtı, vardığı so-
nuçtur, ve bunun içindir ki, ruh-madde sorunu, son tahlil-
de, hep, idealist mi yoksa materyalist mi, kim haklı, 
"tanrı mı, bilim mi?" biçiminde olur.

İdealistler, tanrının bütün sonsuzluk boyunca va-
rolmuş olduğunu ve hiçbir değişikliğe uğramadığı için 
her zaman aynı kaldığını söylerler. Tanrı, salt ruhtur, tan-
rı için zaman ve uzay (mekan) mevcut değildir. O, mad-
denin yaratıcısıdır!

İdealistler; tanrı hakkındaki savlarını savunmak 
için de herhangi bir kanıt göstermezler!

Maddenin yaratıcısını(!) savunmak için bilimsel 
bir aklın kabul edemeyeceği bir yığın gizeme başvurur-
lar.

Bilimin kaynaklarına inildiği zaman, görülür ki, 
ilk insanlar, tanrı fikrini, kafalarında, müthiş bilgisiz-
liklerinden dolayı ve bu bilgisizlik ortasında uydurdular. 
20. yüzyıl idealistleri ise, sabırlı ve direngen bir çalış-
manın bilinmesini olanaklı hale getirdiği tüm şeylerden, 
ilk insanlar gibi tamamen habersiz kalmaya devam etti-
ler. Çünkü, ensonu, tanrı, idealistlere göre, açıklanamı-
yor ve onlar için, geriye hiçbir kanıtı bulunmayan bir 
inanç kalıyor. İdealistler, dünyanın bir yaradılışı olması 
zorunluluğunu "tanıtlamak" istedikleri zaman, bize, 
maddenin her zaman varolmadığını aşağı yukarı bir baş-
langıcı olması gerektiğini söylerken, asla bir başlangıcı 
olmamış olan bir tanrıya başvuruyorlar. Bu açıklamanın 
neresi daha aydınlıktır?!.

Materyalistler ise kanıtlarını savunmak için, in-
sanların "bilgisizliklerinin sınırlarını" geride bırakarak 



 75Georges Politzer

gitgide geliştirdikleri bilimden yararlanacaklardır.
Peki, bilim, ruhun maddeyi yaratmış olmasını dü-

şünmemize izin verir mi? Hayır.
Salt bir “ruh” tarafından yaradılış fikri anlaşıl-

maz bir şeydir, çünkü biz, deney ve gözlemimizde böyle 
bir şeyi kesinlikle görmüyoruz. Bunun olanaklı olabil-
mesi için, idealistlerin dedikleri gibi, ruhun maddeden 
önce yalnız başına varolması gerekecekti, oysa bilim bu-
nun olanakdışı olduğunu ve hiçbir zaman maddesiz bir 
“ruh”, bir düşünce olmadığını bize tanıtlıyor. Tersine, 
ruh (akıl, düşünce) her zaman maddeye bağlıdır ve özel-
likle insan ruhu (aklı), fikirlerimizin ve düşünmemizin 
kaynağı olan beyne bağlıdır. Bilim, fikirlerin boşluk 
içinde varolduklarını kavramamıza, böyle bir gerçek 
dışılığa izin vermiyor...

Şu halde, “tanrı ruhu”nun varolabilmesi için bir 
beynin olması gerekecekti. Bunun içindir ki, maddeyi, 
dolayısıyla insanı yaratan tanrı değildir, ama ruh-tanrıyı 
yaratmış olan insan beyni biçimindeki maddedir.

Daha ileride, bilimin, bize, bir tanrıya ya da 
onun üzerinde zamanın etkisiz olacağı ve kendisinin, 
zamanın, hareketin ve değişikliğin dışında kalacağı her-
hangi bir şeye inanmak olanağını verip vermediğini 
göreceğiz.

İşte, bundan sonra bir yargıya varabiliriz.
Felsefenin temel sorununa verdikleri yanıtta:

V. MATERYALİSTLER HAKLIDIRLAR VE BİLİM 
ONLARIN İDDİALARINI TANITLAR

Materyalistler şunları ileri sürmekte haklıdırlar:
1. Berkeley'in idealizmine ve onun maddesizci-

liği ardına gizlenen filozoflara karşı, bir yandan dünya-
nın ve şeylerin bizim düşüncemiz dışında da pekala 
varolduğunu ve varolmak için bizim, yani insani düşün-



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
76

ceye gereksinmeleri bulunmadığını; öte yandan, şeyleri, 
bizim düşüncelerimizin yaratmadığını, tersine, bize fi-
kirlerimizi şeylerin verdiklerini ileri sürerken,

2. Maddenin ruh tarafından yaratıldığını ileri 
sürmekle, yani son ısrarda, tanrının varlığını ileri sür-
mekle ve tanrıbilimleri savunmakla sonuçlanan bütün 
idealist felsefelere karşı, materyalistler, bilimlere daya-
narak, ruhu, maddenin yarattığını, maddenin yaradılışı-
nı açıklamak için tanrı varsayımına gereksinme bulun-
madığını ileri sürer ve kanıtlarlar.

Önemli Not- İdealistlerin sorunları koyuş biçimi-
ne dikkat etmeliyiz. Tanrıyı insanın yaratmış olduğunu 
gördüğümüz halde, onlar, insanı tanrının yarattığını ileri 
sürerler. Gene biz, gerçekte, tam tersinin doğru olduğu-
nu görürken, onlar, maddeyi ruhun yarattığını iddia e-
derler. İşte burada, şeylere bakışı, bakış açısını öylesine 
tersine çeviriş vardır ki, bunu belirtmek zorundayız.

OKUMA PARÇALARI

V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 
72-85; "Doğa İnsandan Önce Var mıydı?"; s. 85-93: 
"İnsan Beyni ile mi Düşünür?”

Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik 
Alman Felsefesinin Sonu, "İdealizm ve Materyalizm", s. 
20 vd.

Dipnot

16 Materyalizm ve Ampiryokritisizm, Bölüm I., s. 47 vd.



 77Georges Politzer

BEŞİNCİ BÖLÜM
ÜÇÜNCÜ BİR FELSEFE VAR MIDIR?

BİLİNEMEZCİLİK

I. Niçin üçüncü bir felsefe?
II. Bu üçüncü felsefenin ileri sürdüğü 

kanıtlar
III. Bu felsefe nereden geliyor?
IV. Vardığı sonuçlar
V. Bu "üçüncü" felsefe nasıl çürütülür?
VI. Vargı

I. NİÇİN ÜÇÜNCÜ BİR FELSEFE?

Bu ilk bölümlerden sonra, bize öyle gelebilir ki, 
bütün teorileri idealizm ve materyalizm paylaştığına gö-
re, bütün bu felsefi düşünüş biçimleri ortasında kendi 
yerimizi bulmak, oldukça kolaydır. Ve gitgide, kanıtla-
rın, materyalizm lehine savaştığı kanısı kesinlik kaza-
nıyor.

Öyle görünüyor ki, birkaç incelemeden sonra, 
bizi, usun (aklın) felsefesine, yani materyalizme doğru 
götüren yolu yeniden bulduk.

Ama işler bu kadar basit değil. Daha önce de 
belirttiğimiz gibi, zamanımızın idealistleri, piskopos 
Berkeley kadar açık yürekli değiller. Onların düşünce-
leri, "çok daha kurnazca bir biçime sokulmuş ve 'yeni' 
terminolojiyle bulanıklaştırılmıştır. Böylece, saf kişiler, 
bu fikirleri, 'modern', ‘çağdaş’ bir felsefe olarak kabul 

17etmişlerdir."
Gördük ki, felsefenin temel sorusuna, ancak bir-



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
78

birine tamamıyla karşıt, birbiriyle çelişik ve uzlaşmaz 
iki yanıt verilebilir. Bu iki yanıt, çok açıktır ve hiçbir a-
kıl karışıklığına meydan vermez.

Gerçekten de, aşağıyukarı 1710'a kadar sorun 
şöyle konuyordu: bir yanda düşüncemizin dışında mad-
denin varolduğunu ileri sürenler - bunlar materyalistler-
di; öte yanda, Berkeley ile birlikte maddenin varlığını 
yadsıyanlar, maddenin yalnızca bizde, bizim ruhumuz-
da, yani sadece bizim düşüncemizde varolduğunu ileri 
sürenler - bunlar idealistlerdi.

Ama her dönemde, bilimler ilerlerken, başka fi-
lozoflar da işin içine karışır; bunlar, bu iki teori arasına 
bir kafa karışıklığı sokan felsefe akımı yaratarak, idea-
listler ile materyalistler arasındaki oy dengesini bozma-
ya çalışırlar; bir üçüncü felsefenin aranması bu karışık-
lığın kaynağı olur.

II. BU ÜÇÜNCÜ FELSEFENİN İLERİ SÜRDÜĞÜ 
KANITLAR

Berkeley'den sonra geliştirilerek hazırlanan bu 
felsefenin esasına göre, şeylerin gerçek doğasını 
bilmeye çalışmak yararsızdır ve biz, görünüşlerden baş-
ka bir şeyi bilemeyiz!

Onun içindir ki, bu felsefeye, bilinemezcilik (ag-
nostisizm) denir. (Yunancada: a, olumsuzluk bildirir; 
gnostikos, bilinirlik, bilinebilir anlamına gelir; agnosti-
sizm ise, bilinemezcilik demektir.)

Bilinemezcilere göre, dünyanın, gerçekte, “ruh” 
mu, yoksa doğa mı olduğu bilinemez. Şeylerin dış görü-
nüşlerini tanımak bizim için olanaklıdır, ama gerçeği ta-
nıyamayız, bilemeyiz!

Güneş örneğini alalım. Daha önce gördük ki, gü-
neş ilk insanların düşündükleri gibi, düz ve kırmızı bir 
daire değildir. Demek ki, bu daire, bir yanılsamadan, bir 



 79Georges Politzer

görünüşten başka bir şey değildir (görünüş, bizim şeyler 
hakkında sahip olduğumuz yüzeysel fikirdir, onun gerçe-
ği değildir).

Bunun içindir ki, idealistler ile materyalistlerin, 
şeylerin madde mi, “ruh” mu olduklarını, şeylerin bizim 
düşüncemizin dışında varolup olmadıklarını; bizim için 
onları tanıyıp bilmenin olanaklı olup olmadığını anla-
mak için tartıştıklarını dikkate alarak, bilinemezciler, 
“görünüşler pekala bilinebilir, ama gerçek hiçbir zaman 
bilinemez”(!) diyorlar.

Onlar diyorlar ki, duyularımız bizim şeyleri gör-
memizi, duymamızı, onların dış görünümlerini, dış yön-
lerini, yani görünüşlerini tanımamızı sağlar; öyleyse bu 
görünüşler, bizim için mevcuttur; onlar, felsefe dilinde 
"bizim-için-şey" denilen şeyi oluştururlar. Ama biz, biz-
den bağımsız olan şeyi, kendine özgü ve "kendinde-şey" 
denilen şeyi kendi gerçeği ile tanıyamaz, bilemeyiz.

Durmaksızın bu konu üzerinde tartışan idealist-
ler ile üçüncü felsefeciler, tıpkı biri mavi, öteki pembe 
gözlük takıp da karda gezinen ve karın gerçek renginin 
ne olduğunu tartışan iki adama benzetilebilirler. Varsa-
yalım ki, gözlüklerini hiç çıkaramıyorlar. Bir gün karın 
gerçek rengini bilebilecekler midir? Hayır. İşte, kimin 
haklı olduğunu anlamak için tartışan idealistler ile ü-
çüncü felsefeccilerin biri mavi, öteki pembe gözlük takı-
yor. Hiçbir zaman gerçeği bilemeyeceklerdir. Kar hak-
kında "kendileri-için" bir bilgi edinecekler, her biri ken-
dine göre, kendi tarzında görecektir, ama hiçbir zaman 
"kendinde"-karı bilemeyeceklerdir. İşte bilinemezciler-
in düşünüş tarzları böyledir. Bilinmelidir ki, Postmoder-
nizm, agnostizm ve varoluşçular bu kategoride yeralan 
akımlardır.



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
80

III. BU FELSEFE NEREDEN GELİYOR?

Bu felsefenin kurucuları İskoçyalı Hume (1711-
1776) ve Alman Kant’tı (1724-1804). Her ikisi de 
materyalizm ile idealizmi uzlaştırmaya çalıştılar.

İşte, Lenin'in “Materyalizm ve Ampiryokritisizm” 
adlı kitabında aktardığı Hume'un düşünüş tarzından bir 
parça:

"İnsanların doğal içgüdüleriyle ya da 
doğal yetenekleriyle kendi duygularına 
güvenmeye eğilimli oldukları ve bizim 
algılarımıza bağımlı olmayan ve duyarlıkla 
bezenmiş bütün varlıklarla birlikte ortadan 
kalktığımız takdirde bile varolacak olan bir dış 
evrenin varlığı, en ufak bir uslamlama yapmadan 
ya da hatta uslamlamaya başvurmadan önce, her 
zaman varsaydığımız apaçık belli bir şey olarak 
kabul edilebilir. Ama bütün insanların bu evrensel 
ve birincil kanısı, bize, zihnimizde hiçbir şeyin 
bir simgesi ya da algısı dışında varolamayacağını 
ve duyumların zihin ve nesne arasında doğrudan 
doğruya herhangi bir müdahalede (Intercourse) 
bulunma yeteneğinden yoksun olarak bu 
imgelerin içerisinden geçtiği birer kanaldan 
başka bir şey olmadığını öğreten bu felsefeyle 
hemen sarsılır. Görmekte olduğumuz masa; 
ondan uzaklaştıkça daha küçük görünür ama 
bizden bağımsız olarak varolan gerçek masa, 
değişmez; o halde bizim zihnimiz, masanın 
imgesinden başka bir şeyi algılamamıştır. Usun 

18gösterdikleri bunlardır."

Görüyoruz ki, Hume, her şeyden önce, sağduyu-
ya uygun geleni, yani bize bağımlı bulunmayan "dış ev-
renin varlığını" kabul ediyor. Ama hemen ardından bu 



 81Georges Politzer

varlığı nesnel bir gerçek olarak kabul etmeyi redde-
diyor. Ona göre, bu varlık, bir imgeden başka bir şey 
değildir ve bu varlığı, bu imgeyi kaydeden duyularımız, 
“ruh” ile nesne arasında herhangi bir ilişki kurma yete-
neğinde değildir.

Kısacası, biz, şeylerin ortasında, sanki, perde ü-
zerinde nesnelerin imgesini, onların varlığını saptadığı-
mız, ama imgelerin kendileri ardında, yani perdenin ar-
dında herhangi bir şeyin bulunmadığı bir sinemada ya-
şıyor gibiyiz!

Şimdi, bizim aklımızın şeyleri nasıl tanıdığı bi-
linmek istenirse, bu, "bizzat zihnin enerjisine ya da bir 
tür görülemez ve bilinemez bir ruhun varsayımına ya da 
bizce çok daha az bilinen bir başka nedene" bağlı olabi-

19lir.

IV. VARDIĞI SONUÇLAR

İşte gözkamaştırıcı, ayrıca da çok yaygın bir teo-
ri. Tarih boyunca, felsefe teorileri arasında, çeşitli görü-
nümler altında bu teoriyle karşılaşıyoruz; zamanımızda 
ise, ona "tarafsız kalmak ve bilimsel bir ihtiyatlılık için-
de durumunu korumak, kıvırtmak" savında olanlarda 
rastlıyoruz (orta yolculuk!).

Şu halde, bu düşünüş tarzlarının doğru olup ol-
madığını ve bunlardan hangi sonuçların çıktığını ince-
lememiz gerekir.

Eğer, bilinemezcilerin savundukları gibi, 
şeylerin gerçek doğasını bilmemiz gerçekten olanaklı 
değilse,  eğer bizim bilgimiz şeylerin görünüşü ile sınır-
lıysa, o zaman, nesnel gerçeğin varlığını ileri süremeyiz ve 
şeylerin kendi başlarına varolup olmadıklarını 
bilemeyiz. Bize göre örneğin, otobüs nesnel bir gerçek-
tir; bilinemezci ise, bize diyor ki, bu kesin değil, bu oto-
büsün bir düşünce mi, yoksa bir gerçek mi olduğu bili-
nemez. Demek ki, düşüncemizin, şeylerin yansısı oldu-



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
82

ğunu savunmamızı yasaklıyor. Görüyoruz ki, işte burada 
tam bir idealist düşünüş tarzının ortasındayız, çünkü, 
şeylerin varolmadıklarını ileri sürmekle, kısaca onların 
varolup olmadıklarının bilinemeyeceğini ileri sürmek 
arasındaki fark, pek büyük değildir!

Bilinemezcinin, şeyleri, "bizim-için-şeyler" ve 
"kendinde- şeyler" olarak birbirinden ayırdığını gördük. 
Demek ki, bizim-için- şeylerin incelenmesi, öğrenilme-
si olanaklıdır, bu bilimdir; ama kendinde-şeylerin ince-
lenmesi olanaklı değildir, çünkü, bizim dışımızda varo-
lan şeyleri tanıyamayız, bilemeyiz.

Bu düşünüş tarzının sonucu şudur: Bilinemezci, 
bilimi kabul eder, ve ancak, doğadan bütün doğaüstü güç-
leri çıkarıp atmak koşuluyla bilim yapılabileceğinden, 
bilim karşısında, materyalisttir.

Ama eklemekte acele eder ki, bilim, bize ancak 
görünüşleri verir ve öte yandan, gerçekte maddeden baş-
ka bir şey bulunmadığını, ya da hatta maddenin varol-
duğunu ya da tanrının varolmadığını hiçbir şey 
tanıtlamaz! İnsan aklı bu konuda hiçbir şey bilemez, 
öyleyse bu konulara burnunu sokmamalıdır! Dinsel i-
nanç gibi kendinde-şeyleri bilmenin başka yolları varsa, 
bilinemezci, bunu da bilmek istemez ve bunu tartışma 
hakkını kendinde bulmaz.

Demek ki, bilinemezci, yaşamın gidişine ve 
bilimin yapısına gelince, materyalisttir; ama materyaliz-
mi olumlamaya cüret edemeyen, her şeyden önce idea-
listlerle sorun çıkarmamaya çalışan ve dinle çatışma hali-

20ne girmemeye özen gösteren "Utangaç bir materyalisttir".
Vardığı sonuç şudur ki, bilimin derin değerinden 

kuşku duymakla ve bilimde yalnızca görünüşleri gör-
mekle, bu üçüncü teori, bize, bilime hiçbir gerçeklik 
yüklememeyi öğütler ve herhangi bir şeyi öğrenmeye 
çalışmanın, ilerlemeye katkıda bulunmak için çaba 
göstermenin tamamen yararsız olduğunu ileri sürer.



 83Georges Politzer

Bilinemezciler şöyle diyorlar: Eskiden, insanlar, 
güneşi düz bir daire olarak görüyorlardı ve gerçeğin öyle 
olduğunu sanıyorlardı; yanılıyorlardı. Bugün, bilim bi-
ze, güneşin gördüğümüz gibi olmadığını söylüyor ve her 
şeyi açıklayacağını ileri sürüyor. Ama gene biz biliyoruz 
ki, bilim de bir önceki gün yaptığını, bugün yıkarak, sık 
sık yanılıyor. Dün yanlışa doğru derken yarın yanlış di-
yebiliyor! Böylece, diye savunuyorlar bilinemezciler, bi-
lemeyiz; akıl, bize kesin hiçbir bilgi. getirmez. Ve eğer, 
örneğin dinsel inanç gibi akıldan başka araçlar, bize 
mutlak olarak kesin bilgiler vermeyi iddia ederlerse, bi-
lim, bizi bunlara inanmaktan bile alıkoyamayacaktır. Bi-
lime karşı güven ve inancı zayıflatarak, bilinemezcilik, 
böylece, geriye ve dinlere geri dönüş koşullarını hazırlar.

V. BU "ÜÇÜNCÜ" FELSEFE NASIL ÇÜRÜTÜLÜR?

Gördük ki, materyalistler, savlarını tanıtlamak için 
yalnızca bilimden değil, ama aynı zamanda bilimlerin 
denetlenmesine olanak veren deneyimden de yararlanır-
lar. "Pratiğin sağladığı ölçüt" sayesinde şeyler bilinebilir, 
tanınabilir.

Bilinemezciler, bize “dış dünya vardır ya da yok-
tur diye iddia etme olanağı yoktur”, diyorlar.

Oysa, pratik ile dünyanın ve şeylerin varoldukla-
rını biliyoruz. Bizim şeylerden edindiğimiz fikirlerin 
akla-yatkın, akılsız olmayan fikirler olduğunu, şeylerle 
kendimiz arasında kurduğumuz ilişkilerin gerçek ilişki-
ler olduğunu biliyoruz.

“Bu nesneleri, onlarda algıladığımız ni-
teliklere göre, kendi yararımıza kullanmaya baş-
ladığımız an, duyusal algılarımızın doğruluğunu 
ya da yanlışlığını yanılmaz bir sınamadan geçir-
mekteyizdir. Bu algılar yanlışsa, bir nesnenin on-



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
84

lara göre kestirdiğimiz kullanım yolunun da yan-
lış olması ve çabamızın boşa gitmesi gerekir. Ama 
amacımıza varmayı başarırsak, o nesne ile onun 
bizdeki ideasının uyuştuğunu anlarsak; nesne, a-
macımız için kendisinden beklediğimizi verirse, 
o zaman bu, bizim o nesne ve onun nitelikleri üze-
rine olan algılarımızın kendi dışımızdaki gerçek-
likle uyuştuğunun o ölçüde olumlu kanıtıdır. Ve 
bir başarısızlığa uğradığımız zaman, başarısızlı-
ğımızın nedenini bulmada genellikle pek gecik-
meyiz; kendisine dayanarak iş gördüğümüz algı-
nın ya eksik ve sığ ya da başka algıların sonuçları 
ile onların elvermediği bir tarzda birleştirilmiş 
olduğunu -kusurlu usa vurma dediğimiz şey budur- 
anlarız. Duyularımızı gerektiği gibi eğitmeye ve 
kullanmaya ve eylemimizi gerektiği gibi edinil-
miş ve kullanılmış algıların belirlediği sınırlar i-
çinde tutmaya ne kadar dikkat edersek, eylemi-
mizin sonucunun, algılarımızla algılanan nesne-
lerin nesnel doğası arasındaki uyuşmayı gösterdi-
ğini o kadar iyi anlayacağız. Şimdiye kadar, bi-
limsel olarak denetlenmiş duyu-algılarımızın, zih-
nimizde, doğaları gereği, dış alem bakımından 
gerçeklikle çatışmalı idealar yarattığı ya da dış 
alemle onun bizdeki duyu-algıları arasında bir iç 
bağdaşmazlık bulunduğu sonucuna varmamıza 

21yolaçan tek bir örnek yoktur."

Engels'in tümcesini alarak, "çöreğin (varlığının -
ç.) kanıtı, onun yenmesindedir" (İngiliz atasözü) diyece-
ğiz. Eğer çörek varolmasaydı ya da bir fikirden başka bir 
şey olmasaydı, çöreği yedikten sonra açlığımız hiç de gi-
derilmiş olmazdı. Onun için şeyleri tanımamız ve fikir-
lerimizin gerçeğe uyup uymadıklarını görmemiz pekala 
mümkündür. Bilimin verilerini deneyim yoluyla ve bi-



 85Georges Politzer

limlerin teorik sonuçlarının pratikteki uygulamaları de-
mek olan sanayi yoluyla denetlememiz olanağı vardır. 
Eğer biz, yapay kauçuk elde edebiliyorsak, bu, bilim, ka-
uçuk olan bu "kendinde-şeyi" biliyor, tanıyor ve üretiyor 
demektir.

Şu halde görüyoruz ki, kimin haklı olduğunu 
anlamaya çalışmak yersiz ve gereksiz değildir, çünkü, 
bilimin düşebileceği teorik yanılgılar ortasında, dene-
yim, bize, her keresinde gerçekten bilimin haklı olduğu-
nun kanıtını verir.

VI. VARGI

18. yüzyıldan beri, bilinemezcilikten az ya da 
çok yararlanmış olan çeşitli düşünürlerin, bu felsefeyi, 
bazen idealizme, bazen de materyalizme doğru çekmiş 
olduklarını görürüz. Bu düşünürler, Lenin'in dediği gibi, 
yeni sözcüklerin ardına gizlenerek, hatta kendi düşünce 
düzenlerini payandalamak için bilimden  yararlandıkla-
rını bile ileri sürerek, iki teori arasında karışıklık yarat-
maktan başka bir şey yapmazlar: böylelikle de bazı kişi-
lerin bilimden yararlandıkları için idealist olmadıkları-
nı ama kanıtlarında ta sonuna kadar gitmeyi göze alama-
dıkları ve tutarlı olmadıkları için de materyalist olma-
dıklarını bildirmek olanağını veren rahat bir felsefe e-
dinmelerine olanak sağlar.

“Gerçekten, bilinemezcilik, 'utangaç' bir 
materyalizmden başka nedir? Bilinemezci doğa 
kavramı, baştan sona materyalisttir. Bütün doğal 
alem, yasalara bağımlıdır ve bir dış etkinin işe 
karışmasını kesinlikle reddeder. Ancak, biline-
mezci, şunu ekler: bilinen evrenin ötesinde yü-
celerden yüce bir varlığın bulunduğunu ileri sür-
memizi de çürütmemizi de sağlayacak hiçbir ara-



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
86

22cımız yoktur."
Bu felsefe, demek ki, idealizme yardım ediyor ve 

bilinemezciler; kendi uslamlamalarında tutarsız olduk-
larından, sonunda idealizme varıyorlar. "Bilinemezciyi 
kazıyın, idealisti bulacaksınız" diyor Lenin.

Gördük ki, materyalizm ile idealizmden hangisi-
nin haklı olduğu bilinebiliyor.

Şimdi görüyoruz ki, bu iki felsefeyi uzlaştırmak 
iddiasında olan teoriler, gerçekte idealizmin tarafını 
tutmaktan başka bir şey yapmıyorlar, felsefenin temel 
sorusuna üçüncü bir yanıt getirmiyorlar, bu bakımdan 
da, üçüncü bir felsefe yoktur.



 87Georges Politzer

OKUMA PARÇALARI

V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 
25-27; 145-152

F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu, s. 20 vd.

F. Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel 
Sosyalizm, Giriş, s. 30-55

YOKLAMA SORULARI

GİRİŞ
1. Militan işçi için, felsefe öğrenmek ne önem 

taşır?
2. Militan işçi için, diyalektik materyalizmi öğ-

renmek özellikle ne önem taşır?

BİRİNCİ BÖLÜM
1. Felsefenin temel sorunu nedir?
2. İdealizm ve materyalizm sözcüklerinin yol-

açtığı, devam eden anlam karışıklığını açıklayınız ve 
düzeltiniz

İKİNCİ BÖLÜM
İdealistlerin başlıca kanıtları nelerdir?

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
İdealizm ile materyalizmin birbirlerine karşı ol-

dukları noktalar nelerdir?

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
Dünyanın yalnızca bizim düşüncemizde mevcut 

olduğunu ileri sürenleri nasıl yanıtlamak gerekir?



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
88

BEŞİNCİ BÖLÜM
İdealizm ile materyalizm arasında ortayolcu ü-

çüncü bir felsefeye yer var mıdır?

Dipnotlar

17 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 19
18 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 25-26
19 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 26
20 

Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, 
Sol Yayınları, Ankara 1993, s. 37
21 Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, s. 38
22 Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, s. 37



         

İKİNCİ KISIM
FELSEFİ MATERYALİZM

BİRİNCİ BÖLÜM
MADDE VE MATERYALİSTLER

I. Madde nedir?
II. Birbirini izleyen madde teorileri.
III. Materyalistlere göre madde nedir?
IV. Uzay, zaman, hareket ve madde.
V. Vargı.

İlkin bütün materyalistler için ortak olan fikirle-
ri, bunu izleyerek bütün materyalistlerin idealist felsefe-
lere karşı kanıtlarını belirttikten ve ensonu, bilinemez-
ciliğin yanılgısını gösterdik. Şimdi bu bilgilerden sonuç-
lar çıkaracağız ve aşağıdaki iki soruya kendi yanıtları-
mızı getirerek materyalist kanıtları güçlendireceğiz:

I. MADDE NEDİR?

Sorunun önemi.
Ne zaman önümüzde çözümlenecek bir sorun ol-

sa, sorularımızı çok açık bir biçimde sormalıyız. Gerçek-
ten, burada, doyurucu bir yanıt vermek o kadar kolay bir 
iş değildir. Bu soruya yanıt verecek duruma gelebilme-
miz için, bir madde teorisi yapmamız gerekir.

Genellikle, insanlar, maddenin, kendisine doku-
nulabilen, dayanıklı ve katı bir şey olduğunu düşünür-
ler. Eski Yunan'da da madde, bu biçimde tanımlanıyordu.

Bugün, bilimlerin yardımıyla, biliyoruz ki, bu 

 89Georges Politzer



tanımlama tam doğru  değildir.

II. BİRBİRİNİ İZLEYEN MADDE TEORİLERİ

(Amacımız, bilimsel açıklamalara girişmeden, 
maddeye ilişkin çeşitli teorileri, olabildiğince yalın bir 
biçimde gözden geçirmektir.)

Eski Yunanlılarda, maddenin, sonsuz olarak bö-
lünemeyen, nüfuz edilemeyen dolu bir gerçek olduğu 
düşünülüyordu. Parçalar, bir andan sonra artık bölü-
nemez deniyordu ve bu parçacıklara atom (atom= bö-
lünmez) adı veriliyordu. Öyleyse bir masa, bir atomlar 
kümesi, bir atomlar topağıdır. Gene, bu atomların birbir-
lerinden farklı oldukları düşünülüyordu; zeytinyağının 
atomları gibi, pürüzsüz ve yuvarlak atomlar vardı, sirke-
nin atomları gibi, pürtüklü ve çengelli atomlar vardı.

Bu teoriyi, dünyanın materyalistçe açıklamasını 
ilk kez denemiş olan antikçağ materyalisti Demokritos 
kurmuştur. Demokritos, örneğin, insan bedeninin kaba 
atomlardan oluştuğunu, ruhun ise daha ince atomlar 
yığını olduğunu düşünüyordu. Ve tanrıların varlığını 
kabul ettiği, ama gene de her şeyi maddeci bir biçimde 
açıklamak istediği için, tanrıların kendilerinin de son 
derece ince atomlardan oluştuklarını söylüyordu.

19. yüzyılda bu teori büyük bir değişikliğe uğradı.
Gene, maddenin atomlara bölündüğü, atomların 

da birbirlerini çeken çok katı parçacıklar olduğu düşü-
nülüyordu. Yunanlıların teorisi terkedilmişti ve bu atom-
lar, artık pürüzsüz ya da çengel biçiminde kabul edilmi-
yordu ama nüfuz edilmez, bölünmez olduklarını ve bir-
birlerine karşı bir çekim hareketine tutulmuş bulunduk-
ları savunulmaya devam ediliyordu.

Bugün, atomun nüfuz edilemez ve parçalara ayrı-
lamaz (yani bölünmez) madde tanesi olmadığı, ama ato-
mun kendisinin de, atom kütlesinin hemen hemen tümü-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
90



nün yoğunlaşmış bulunduğu bir çekirdeğin çevresinde 
büyük bir hızla dönen ve elektron denilen parçacıklar-
dan (partiküllerden) oluştuğu tanıtlanıyor. Atomun ken-
disi nötr ise de, elektronlar ve çekirdek bir elektrik yükü 
ile yüklüdür, ama çekirdeğin pozitif yükü, elektronların 
taşıdığı negatif yüklerin toplamına eşittir. Madde, bu a-
tomlardan oluşmuş bir kütledir ve kendisi üzerinde etki-
ye bir dirençle karşı koyuyorsa, bu, kendisini oluşturan 
parçacıkların hareketi nedeniyledir.

Maddenin elektriğe ilişkin özelliklerinin bulu-
nuşu, özellikle elektronların keşfedilmesi, 20. yüzyılın 
başında, idealistlerin, bizzat maddenin varlığına karşı 
bir saldırıya geçmelerine yolaçtı. Şöyle iddia ediyorlar-
dı: "Elektronda maddi olan hiçbir şey yoktur. Elektron, 
hareket halindeki elektrik yükünden fazla bir şey değil-
dir. Peki, negatif yükte madde yoksa, pozitif çekirdekte 
neden olsun? Madde yokolmuştur. Yalnızca enerji vardır!”

Lenin, “Materyalizm ve Ampiryokritisizm”de 
(bölüm V) enerji ile maddenin birbirinden ayrılmaz 
şeyler olduklarını göstererek, şeyleri yerli yerine oturt-
muştur. Enerji, maddidir ve hareket, maddenin varoluş 
biçiminden başka bir şey değildir. Kısacası, idealistler 
bilimin bulgularını tersine çevirerek yorumluyorlardı. 
Bilim, maddenin o zamana kadar bilinmeyen yönlerini, 
görünümlerini apaçık bir biçimde ortaya koyar koymaz, 
idealistler, hemen, madde ile hareketin birbirinden ayrı 
iki gerçek oldukları sanıldığı zamanlarda, kendisi hak-
kında sahip olunan eski fikre uygun olmadığı bahane-

23siyle, maddenin varolmadığı sonucunu çıkarıyorlardı.

III. MATERYALİSTLERE GÖRE MADDE NEDİR?

Bu konuda, bir ayrım yapmak zorunludur.
İlkin şunu görmek gerekir:
1. Madde nedir? sonra da, 2. Madde nasıldır?

 91Georges Politzer



Materyalistler, birinci soruya, madde, bizim 
ruhumuzdan bağımsız bir dış gerçektir ve varolmak için 
bizim ruhumuza gereksinmesi yoktur, yanıtını verirler. 
Lenin bu konuda, şöyle der: "Madde kavramı, bize 
duyum içinde verilen nesnel gerçekten başka bir şey 

24ifade etmez."
Şimdi ikinci soruya, yani "Madde nasıldır?" 

sorusuna gelelim. Materyalistler, "Buna yanıt vermek 
bize değil, bilime düşer." diyorlar.

Birinci yanıt, eski çağlardan zamanımıza kadar 
değişmemiştir: İkinci yanıt ise değişir ve değişmek zorun-
dadır, çünkü bilimlere, insan bilgilerinin durumuna bağ-
lıdır. Bu, son ve kesin bir yanıt olmuyor.

Görüyoruz ki, sorunu iyi koymak ve idealistlerin 
iki sorunu birbirine karıştırmalarına izin vermemek 
mutlaka zorunludur. Bu iki soruyu birbirinden ayırmak, 
başlıca sorunun birinci soru olduğunu ve bu soruya 
yanıtımızın, eskiden beri; her zaman değişmez kaldığını 
göstermek çok gereklidir.

“Çünkü maddenin biricik 'özelliği', ki 
felsefi materyalizm onun tanınmasına bağlıdır, 
nesnel bir gerçeklik olması, zihnimizin dışında 

25varolması özelliğidir."

IV. UZAY, ZAMAN, HAREKET VE MADDE

Maddenin bizim dışımızda varolduğunu iddia edi-
yorsak, bunun gerçekliğini gösterdiğimiz için, aynı za-
manda, biz belirtmiş oluyoruz ki:

1. Madde, zaman ve uzay içinde vardır.
2. Madde hareket halindedir.
İdealistler ise, zamanın ve uzayın bizim ruhumu-

zun fikirleri olduğunu düşünürler (bunu, ilk kez savunan 
Kant olmuştur). Onlara göre, uzay, şeylere bizim verdi-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
92



ğimiz bir biçimdir ve insan ruhundan doğmuştur. Zaman 
için de durum aynıdır.

Materyalistler, tersine, iddia ederler ki, uzay biz-
de değildir, ama biz uzayın içinde bulunuyoruz. Gene id-
dia ederler ki, zaman, yaşamımızın akışının vazgeçilmez 
koşuludur. Ve o halde, zaman ve uzay, bizim dışımızda 
varolan maddeden ayrılmazlar.

"...her varlığın temel biçimleri uzay ve 
zamandır, ve zaman dışında bir varlık, uzay dı-

26şında bir varlık denli büyük bir saçmalıktır."

Demek ki, bilinçten bağımsız bir gerçek 
olduğunu düşünüyoruz. Hepimiz, dünyanın bizden önce 
de varolmuş olduğuna ve bizden sonra da varolmayı 
sürdüreceğine inanıyoruz. Dünyanın, varolmak için bize 
gereksinme duymadığına inanıyoruz. Paris'in bizim 
doğuşumuzdan önce varolduğu ve kesin olarak yerlebir 
edilmedikçe, bizim ölümümüzden sonra da varolacağı 
inancındayız. Paris'in, kendisini düşünmediğimiz za-
manda da varolduğu gibi, hiçbir zaman ayak basmadığı-
mız ve adlarını bile bilmediğimiz onbinlerce kentin de 
bizim haberimiz olmadan varolduklarından eminiz. İn-
sanlığın genel kanısı bu yoldadır. Bilimler, idealistlerin 
bütün düzenbazlıklarını sıfıra indiren bu kanıtı, bir a-
çıklığa ve sağlamlığa kavuşturmuşlardır.

“Doğa bilimleri, yeryüzünün insanın da 
başka herhangi bir canlı varlığın da varolmadığı, 
varolamadığı bir durumda da varolduğunu kesin 
olarak doğrular. Organik madde, çok sonradan 

27gelen bir olgudur, uzun bir evrimin ürünüdür."

Bilimler, bize, maddenin zaman ve uzay içinde 
varolduğunu tanıtlarken, aynı zamanda maddenin hare-
ket halinde olduğunu da öğretirler. Çağdaş bilimlerin 

 93Georges Politzer



bize sağladıkları bu son belginlik çok önemlidir, çünkü, 
maddenin hareket yeteneği bulunmadığı, yani eylemsiz 
olduğu yolundaki eski teoriyi yıkmaktadır.

"Hareket maddenin varoluş biçimidir	
Hareketsiz madde, maddesiz hareket denli akıl 

28almaz bir şeydir."

Biliyoruz ki, dünya, bugünkü durumuyla, her a-
landa uzun bir evrimin ürünü, bu bakımdan, yavaş ve 
sürekli bir hareketin ürünüdür. O halde, maddenin varlı-
ğını ortaya koyduktan sonra, kesinlikle belirtelim ki: 
"Evren hareket halindeki maddeden başka bir şey değil-
dir ve bu hareket halindeki madde, uzay ve zamandan 

29başka bir şeyin içinde hareket edemez."

V. VARGI

Gösterilen bu gerçeklerden şu sonuç çıkıyor ki, 
tanrı fikri, evrenin yaratıcısı bir "salt ruh" fikri anlamsız-
dır; çünkü, zaman ve uzay dışında bir tanrı, varolamaya-
cak bir şeydir. İlkel zamanlarda ortaya atılmış ve sınıfla-
rın ortaya çıkmasıyla birlikte emekçi kitleleri uyuştur-
mak için ileri sürülmüş bir sav'dır.

Zaman dışında varolan, yani hiçbir an varolma-
yan ve uzay dışında varolan, yani hiçbir yerde varolma-
yan bir tanrıya inanmak, idealist gizemciliğine katıl-
mak, bu nedenle hiçbir bilimsel denetimi kabul etme-
mek anlamına gelir.

Materyalistler, bilimin vargılarıyla güçlenmiş o-
larak, maddenin uzay içinde ve belli bir anda (yani za-
man içinde) varolduğunu iddia ederler. O halde, evren 
yaratılmış olamaz, çünkü, tanrıya dünyayı yaratmak için 
hiçbir an olmamış olan bir an gerekirdi (madem ki tanrı 
için zaman mevcut değildir) ve dünyanın hiçten ortaya 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
94



çıkmış, yani yoktan varedilmiş olması gerekirdi.
Yaradılışı kabul etmek için, demek ki, ilkin evre-

nin varolmadığı bir anın varolduğunu, sonra da hiçten 
bir şey çıktığını kabul etmek gerekir ki, bilim bunu asla 
kabul etmez.

Görüyoruz ki, idealistlerin kanıtları, bilimlerle 
karşı karşıya geldiklerinde, tutunamazlar; oysa mater-
yalist filozofların kanıtları, bilimlerin kendilerinden ay-
rılamazlar. Böylece, bir kez daha materyalizm ile bilim-
leri birbirine bağlayan sıkı ilişkileri belirtmiş oluyoruz.

 95Georges Politzer



OKUMA PARÇALARI

F. Engels, Anti-Dühring, s. 116
V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, Üçüncü Bölüm, 

s. 153-161; Beşinci Bölüm, s. 277-349

Dipnot

23 Bu bölümün Birbirini İzleyen Madde Teorileri başlığı altındaki 
ikinci kesimi, Luce Langevin ve Jean Orcel'in yardımıyla yeniden 
gözden geçirilerek düzeltilmiştir. Madde yapısının incelenmesinde 
yüzyılın başından bu yana yapılmış olan ilerlemeler hakkında F. 
Joliot-Curie'ye bakınız: Textes Choisis, Editions Sociales, s. 85-89
24 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 297
25 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 289
26 Friedrich Engels, Anti-Dühring, Sol Yayınları, Ankara 1995, s. 106
27 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 72
28 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 116
29 V. İ. Lenin, Materyalizm ve Ampiryokritisizm, s. 189

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
96



İKİNCİ BÖLÜM
MATERYALİST OLMAK

NE DEMEKTİR?

I. Teori ile pratiğin birliği
II. Düşünce alanında materyalizm yanlısı 

olmak ne demektir?
III. Pratikte nasıl materyalist olunur?

a) Sorunun birinci yönü
b) Sorunun ikinci yönü

IV. Vargı

I. TEORİ İLE PRATİĞİN BİRLİĞİ

Yürüttüğümüz incelemenin amacı, marksizmin 
ne olduğunu tanıtmak, materyalist felsefenin diyalektik 
materyalizm haline gelerek, marksizmle nasıl özdeşleş-
tiğini göstermektir. Daha önceden biliyoruz ki, bu felse-
fenin temellerinden biri, teori ile pratik arasındaki sıkı 
bağdır.

Materyalistlere göre maddenin ne olduğunu ve 
maddenin nasıl olduğunu gördükten sonra, yani bu iki 
teorik sorudan sonra, materyalist olmanın ne anlama 
geldiğini, yani materyalistin nasıl davrandığını söyle-
mek zorunludur. Bu da, bu sorunların pratik yanıdır.

Materyalizmin esası, düşüncenin kaynağı 
olarak, varlığı kabul etmektir. Ama sürekli olarak bunu 
yinelemek yeterli midir? Materyalizmin tutarlı, gerçek 
bir yanlısı olmak için:

1. düşünce alanında;
2. eylem alanında materyalist olmak gerekir.

 97Georges Politzer



II. DÜŞÜNCE ALANINDA MATERYALİZM
YANLISI OLMAK NE DEMEKTİR?

Düşünce alanında materyalizm yanlısı olmak, 
materyalizmin temel formülünü, yani varlığın düşünceyi 
yarattığı formülünü kabul etmek ve bu formülün nasıl 
uygulanabileceğini bilmektir.

Varlık düşünceyi yaratır dediğimiz zaman, soyut 
bir formülü dile getirmiş oluyoruz, çünkü, varlık ve 
düşünce sözleri soyut sözlerdir. Burada "varlık" dendiği 
zaman, sözkonusu olan, genel olarak varlıktır; "düşün-
ce" dendiğinde de genel olarak düşünce denmek isteni-
yor. Varlık genel olarak düşünce gibi, öznel bir gerçektir. 
(Birinci Kısım, Dördüncü Bölüm, "öznel gerçek" ile 
"nesnel gerçek"in açıklamasına bakınız); "öznel gerçek" 
mevcut değildir, bu bir soyutlamadır. O halde, "Varlık 
düşünceyi yaratır" demek, soyut bir formüldür; çünkü, 
soyutlamalardan oluşmuştur.

Bunun gibi, örneğin, atları çok iyi tanıyoruz, ama 
attan, sözettiğimiz zaman, genel olarak at demek 
istiyoruz; öyleyse genel olarak at bir soyutlamadır.

Eğer atın yerine genel olarak insanı ya da varlığı 
koyacak olursak, bunlar da gene soyutlamalardır.

Ama genel olarak at mevcut değilse, nedir varo-
lan? Özel olarak atlar. "Ben genel olarak atlara bakıyo-
rum, özel olarak atlara değil" diyen bir veteriner, herkesi 
kendine güldürür, insanlar hakkında aynı şeyleri söyle-
yecek bir doktor için de durum aynıdır.

Öyleyse, genel olarak varlık yoktur ama, özel ni-
telikleri olan, özel varlıklar vardır. Düşünce için de du-
rum aynıdır.

Diyeceğiz ki, öyleyse, genel olarak varlık soyut 
bir şeydir. Özel varlık somut bir şeydir; genel olarak dü-
şünce ve özel düşünce için de durum aynıdır.

Materyalist, varlığın nerede olduğunu, düşünce-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
98



nin nerede olduğunu, bütün durumlarda tanımasını ve 
somutlaştırmasını bilen kimsedir.

Örnek: beyin ve fikirlerimiz.
Genel soyut formülü, somut bir formüle dönüş-

türmeyi bilmemiz gerekir. Demek ki, materyalist, beyni 
varlık olarak ve fikirlerimizi düşünce olarak özdeşleşti-
recektir. Şöyle düşünecektir: fikirlerimizi (düşünceyi) 
yaratan beyindir (varlıktır). Bu, basit bir örnektir; ama 
biz, şimdi daha karmaşık bir örneği, insan toplumu örne-
ğini ele alalım ve bir materyalistin nasıl düşünüp nasıl 
yorumlayacağını görelim.

Toplum yaşamı, ana çizgileriyle, ekonomik ya-
şamdan ve siyasal yaşamdan oluşur. Ekonomik yaşam ile 
siyasal yaşam arasındaki ilişkiler nelerdir? ... Somut bir 
formül haline getirmek istediğimiz bu soyut formülün 
birinci etkeni nedir?

Materyaliste göre birinci etken, yani varlık, top-
lumu toplum yapan, ona can veren, ekonomik yaşamdır. 
İkinci etken, yani düşünce, varlık tarafından yaratılmış 
olan ve ancak onunla yaşayabilen siyasal yaşamdır.

Demek ki, materyalist, madem ki siyasal yaşam, 
ekonomik yaşamın bir ürünüdür, ekonomik yaşam, siya-
sal yaşamı açıklar diyecektir.

Burada özeti yapılan bu gözlem, tarihsel mater-
yalizmin köküdür ve ilk kez Marks'la Engels tarafından 
yapılmıştır.

İşte daha ince bir başka örnek: ozan. Elbette ki, 
ozanı "açıklamak" için sayısız öğeler işin içine karışır; 
ama biz, burada, bu sorunun bir yönünü göstermek 
istiyoruz.

Genellikle denilecektir ki, ozan (şiir) yazar; 
çünkü esin, onu yazmaya iter. Böyle söylemek, ozanın, 
neden şunu değil de, daha çok bunu yazdığını 
açıklamaya yeter mi? Hayır. Kuşkusuz, ozanın kafasında 
düşünceler vardır, ama ozan, aynı zamanda, toplum 

 99Georges Politzer



içinde yaşayan bir varlıktır. Göreceğiz ki, ilk etken, 
ozana kendi özel yaşamını veren toplumdur; ikinci et-
ken, ozanın beyninde taşıdığı fikirlerdir. O halde, 
öğelerden biri, ozanı "açıklayan" temel öğe, toplum, yani 
ozanın bu toplum içinde yaşadığı ortam olacaktır. 
("Ozan" ile diyalektiği okuduğumuz zaman tekrar 
karşılaşacağız, çünkü o zaman bu sorunu iyice inceleye-
bilmek için bütün öğelere sahip olacağız.)

Bu örneklerle görüyoruz ki, materyalist, 
materyalizmin formülünü her zaman ve her yerde, her an 
ve bütün durumlarda uygulamayı bilir.

III. PRATİKTE NASIL MATERYALİST OLUNUR?

a) Sorunun birinci yönü.
Yukarıda gördük ki, üçüncü bir felsefe yoktur ve 

eğer materyalizmin uygulanmasında tutarlı olunmazsa, 
ya idealist olunur ya da idealizm ve materyalizm karması 
gibi “ortayolcu” bir şey elde edilir.

Burjuva bilgini, incelemelerinde ve deneylerin-
de, her zaman materyalisttir. Bu normaldir, çünkü, bi-
limde ilerlemek için madde üzerinde çalışmak gerekir 
ve eğer bilgin, gerçekten, maddenin yalnızca kendi ru-
hunda varolduğunu düşünseydi, deney yapmayı yersiz, 
gereksiz bulurdu.

Öyleyse birçok bilgin türü vardır.
30

1. Tutarlı ve bilinçli materyalist olan bilginler.
2. Bilmeden materyalist olan bilginler; yani he-

men hemen hepsi, çünkü, maddenin varlığını tanımadan 
bilim yapmak olanağı yoktur. Ama, bu sonuncular 
arasında ayrım yapmak gerekir:

(a) Materyalizmi izlemeye başlayanlar ama yarı 
yolda kalanlar, çünkü, bunlar materyalist olduklarını 
söylemeyi göze alamazlar; bunlar Engels'in "utangaç 
materyalistler" dediği “bilinemezciler”dir.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
100



(b) Tutarsız ve bilmeden materyalist olan 
bilginler. Onlar, laboratuvarda materyalisttir, ama 
lobaratuardaki işlerini bitirdikten sonraki yaşamlarında 
idealist, imanlı ve dindar olurlar.

Gerçekte, bu son söylediklerimiz, fikirlerinde 
bir düzen sağlamayı becerememişler ya da sağlamak 
istememişlerdir. Kendi kendileriyle sürekli olarak 
çelişki halindedirler. Zorunlu olarak materyalistçe olan 
çalışmalarını, felsefe anlayışlarından ayrı tutarlar. 
Bunlar "bilgin"dir, ama gene de her ne kadar maddenin 
varlığını kesin olarak yadsımasalar da, şeylerin gerçek 
içeriğini bilmenin gereksiz olduğunu düşünürler ki, bu 
da pek bilimsel bir tutum değildir. Bunlar, "bilgin"dir, 
ama gene de, hiçbir tanıta gerek duymadan, olanaksız 
şeylere inanırlar. (Örneğin Pasteur, Branly ve daha 
başkaları ,  bi lgin olmalarına karşın,  tanrıya 
inanıyorlardı, eğer bir bilgin tutarlı ise dinsel 
inancından vazgeçmelidir.) Bilim ve [dinsel] inanç, 
kesin olarak birbirine karşıdır.

b) Sorunun ikinci yönü.
Materyalizm ve eylem: Gerçek materyalistin, bu 

felsefenin temeli olan formülü, her yerde ve her 
durumda uygulayan kişi olduğu doğru ise, bunu iyi 
uygulamaya çok dikkat etmelidir.

Şimdi gördüğümüz gibi, tutarlı olmak gerekir, ve 
tutarlı bir materyalist olmak için de, materyalizmi 
eyleme aktarmak gerekir.

Pratikte materyalist olmak, gerçeği birinci ve en 
önemli etken olarak, düşünceyi ise ikinci etken olarak 
ele alıp, materyalizm felsefesine uygun bir biçimde dav-
ranmaktır.

Hiç akıllarına getirmeden düşünceyi birinci et-
ken olarak alanlar ve böyle aldıkları anda bilmeksizin 
idealist olanların nasıl bir tutum takındıklarını göreceğiz.

1. Dünyada sanki tek başına imiş gibi yaşayan-

 101Georges Politzer



lara ne denir? Bireyci. O, kabuğuna çekilmiş olarak 
yaşar; dış dünya, sanki yalnızca onun için vardır. Onun 
için önemli olan kendisi ve kendi düşüncesidir. O, salt 
bir idealisttir ya da tekbenci (solipsiste) denilen adamdır. 
(Bu sözün anlamı için, Birinci Kısım, İkinci Bölüme 
bakınız.)

Bireyci bencildir ve bencil olmak, materyalist bir 
davranış değildir. Bencil, asıl olarak evreni, kendi 
kişiliğinde sınırlandırır.

2. Öğrenmeye hevesli, öğrenme zevki için 
öğrenen kimse; öğrenmeyi pek benimser, öğrenmekte de 
güçlük çekmez, ama öğrendiklerini yalnızca kendine 
saklar. Kendisine ve kendi düşüncesine her şeyden çok 
önem verir. İdealist, dış dünyaya, gerçeğe kapalıdır. 
Materyalist ise, her zaman gerçeğe açıktır; onun için, 
marksist kitapları okuyanlar, marksizmi bilen veya öğ-
renmiş olanlar ve kolayca somutun tahlinlini yapanlar, 
öğrendiklerini başkalarına aktarmaya çalışmalıdır.

3. Her şeyi kendine göre düşünen kişi, idealist 
bir bozulmaya uğrar.

O, örneğin, kendisi hakkında hoş olmayan şeyler 
söylenmiş bulunan bir toplantı için, “kötü bir toplantı” 
diyecektir. Şeyleri böyle çözümlememek gerekir; 
toplantıyı kendine göre değil ama örgüte göre, 
toplantının amacına göre yargılamak gerekir.

4. Sekterizm de materyalist bir tutum değildir. 
Çünkü, sekter (bağnaz) kişi, sorunları anlamıştır, kendi 
kendisiyle uyum içinde olduğundan, başkalarının da 
kendisi gibi olması gerektiğini iddia eder. Bu da, gene 
kendi kendine ve kendi kliğine en büyük önemi vermek 
demektir.

5. Doktriner de metinleri okumuştur, bu metinler-
den tanımlamalar çıkarmıştır; ama materyalist metinleri 
aktarmakla yetindiği ve yalnızca bu metinlerle oturup 
kalktığı zaman, gene idealist olur, çünkü o zaman da ger-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
102



çek dünya kaybolur. O, öğrendiği formülleri, gerçeğe 
uygulamadan yineleyip durur. En büyük önemi, 
metinlere, fikirlere verir. Yaşam onun bilincinde, 
metinler biçiminde olup biter ve genellikle doktrinerle-
rin, aynı zamanda sekter olduğu da görülür.

Devrimin bir eğitim sorunu olduğunu sanmak ve 
devrimin, zorunluluğu, işçilere "bir kez iyice" anlatılın-
ca, işçilerin bunu anlayacağını sanmak, eğer anlamamış-
larsa da, “devrim yapmaya çalışmak gereksizdir” demek 
de sekterliktir, materyalist bir tutum değildir.

İnsanların anlamadıkları durumlar saptanmalı, 
neden böyle olduğu araştırılmalı, her türlü baskıyı, bur-
juva gazetelerinin, radyo ve sinemanın propagandasını 
gözlemlemeli; bildiriler, broşürler, gazeteler ve okullar 
aracılığıyla ne istediğimizi anlatmak için elden gelen 
bütün yolları araştırmalı ve bulduğumuz kesin sonuçları 
uygulamalıyız.

Gerçek duygusuna sahip olmamak, bulutlar üs-
tünde yaşamak, durumları ve gerçekleri hiç hesaba kat-
madan pratiğe ilişkin tasarılar yapmak, gerçekleşebilir 
olup olmadıklarına bakmadan güzel tasarılara birinci 
derecede önem vermek, idealistçe bir tutumdur. 
Durmadan eleştirenler ama işlerin daha iyi yürümesi 
için hiçbir şey yapmayanlar, hiçbir çözüm önermeyenler, 
kendi kendilerine karşı eleştiri (özeleştiri) duygusundan 
yoksun olanlar, işte bütün bu ve benzeri örnektekiler 
tutarlı olmayan materyalistlerdir.

IV. VARGI

Bu örneklerle, görüyoruz ki, her birimizde az ya 
da çok bulunabilen bu kusurlar, idealistçe kusurlardır. 
Biz, bu gibi kusurlara tutuluyoruz, çünkü biz pratiği 
teoriden ayırıyoruz ve bizi etki altında tutan burjuvazi, 
gerçeğe önemini vermememizden hoşlanıyor. İdealizmi 

 103Georges Politzer



tutan burjuvaziye göre, teori ile pratik tamamen 
birbirinden ayrı, birbiriyle hiçbir ilişkisi olmayan iki 
farklı şeydir. Öyleyse bu kusurlar zararlıdır ve biz onlara 
karşı savaşım vermeliyiz, çünkü sonunda, bunlar, 
burjuvazinin işine yarar. Kısaca, toplumun, eğitimimizin 
ve kültürümüzün teorik temellerinin bizde yarattığı ve 
daha çocukluğumuzda içimize kök salmış bu kusurların, 
egemen sınıfların eseri olduğunu ortaya çıkarmalı ve 
onlardan temelli kurtulmalıyız.

Dipnot

30 Bakınız: P. Langevin, La Pensee et L'action, Editeurs Français 
Reunis, Paris.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
104



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
MATERYALİZMİN TARİHİ

I.   Bu tarihi öğrenme zorunluluğu
II.  Marksizm-öncesi materyalizm
      1. Yunan antikçağı
      2. İngiliz materyalizmi
      3. Fransa'da materyalizm
      4. 18. yüzyıl materyalizmi
III. İdealizm nereden gelir?
IV.  Din nereden gelir?
V.   Marksizm-öncesi materyalizmin değerleri
VI. Marksizm-öncesi materyalizmin kusurları

Buraya kadar genel olarak materyalizmin ne ol-
duğunu ve bütün materyalistler için ortak olan fikirlerin 
neler olduklarını inceledik. Şimdi de materyalizmin, çağ-
daş materyalizme varıncaya kadar, antikçağdan beri na-
sıl geliştiğini göreceğiz. Kısacası, materyalizmin tarihi-
ni, baştan sona kısaca gözden geçireceğiz. Burada, 
birkaç sayfa içinde, materyalizmin tarihinin 2.000 yılını 
açıklamak gibi bir iddiamız yok; yalnızca okura yol gös-
terecek olan genel bilgileri vermek istiyoruz.

Bu tarihi, kısaca da olsa, iyi incelemek için, şey-
lerin niçin böyle ortaya çıkmış olduklarını her an gör-
mekten kaçınılmamalıdır. Bu yöntemi uygulamamak-
tansa, bazı tarihsel adları anmadan atlayıp geçmek daha 
iyidir. Ama okurlarımızın kafalarını bir sürü adla doldur-
mak istemiyoruz. Kendilerince azçok bilinen bellibaşlı 
materyalist filozofları tarih sırasına göre anmanın gerek-
li olduğunu düşünüyoruz.

 105Georges Politzer



Bu nedenle, işi basitleştirmek için, bu ilk 
sayfaları, konunun sırf tarihsel yanına ayıracağız, sonra, 
bu bölümün ikinci kısmında, materyalizmin evriminin 
niçin bilinen gelişme biçimine geçilmesi gerektiğini gö-
receğiz.

I. BU TARİHİ ÖĞRENME ZORUNLULUĞU

Burjuvazi, materyalizmin tarihini sevmez ve 
bunun içindir ki, burjuva kitaplarında öğretilen bu tarih, 
tamamen eksik ve her zaman yanlıştır. Bu tarihi tahrif 
için çeşitli yollar kullanılır:

1. büyük materyalist düşünürler bilmezlikten ge-
linemediğine göre, bu düşünürler, materyalist inceleme-
leri dışında ne yazmışlarsa onlardan söz edilerek anılır 
ve bunların materyalist filozoflar olduklarını söylemek 
unutulur!

Liselerde ya da üniversitelerde okutulan felsefe 
tarihinde, böyle unutma olaylarına pek çok rastlanır ve 
biz, örnek olarak, Marks ve Engels’ten önce en büyük 
materyalist düşünür olan Diderot’yu anacağız.

II. Tarih boyunca, tutarsız ya da bilmeksizin 
materyalist olan sayısız düşünür yaşamıştır. Yani onlar 
bazı yazılarında materyalist, bazı yazılarında ise idealist 
idiler, örneğin Descartes gibi.

Oysa, burjuvazi tarafından yazılan bu tarih, bu 
düşünerlerin, yalnızca materyalizmi etkilemekle kalma-
mış, aynı zamanda bu felsefeden tam bir akımın doğma-
sını sağlayan materyalist düşüncelerini karanlıkta bı-
rakmıştır.

III. Sonra, eğer bazı düşünceleri gözlerden gizle-
mede bu iki tahrif yöntemi başarı sağlamazsa, bu düşün-
celer düpedüz hasıraltı edilir.

İşte böylece, çağının büyük düşünürleri olan 
Holbach ve Helvetius "bilinmeden", 18. yüzyılın edebi-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
106



 107Georges Politzer

yat ve felsefe tarihi öğretilir.
Bu niçin böyledir? Çünkü materyalizmin tarihi, 

dünyanın sorunlarını anlamak ve bilmek için özellikle 
öğreticidir ve çünkü, materyalizmin gelişmesi, yönetici 
sınıfların ayrıcalıklarını destekleyen ideolojiler için 
istenmeyen bir gelişmedir.

Materyalizmin, capcanlı ve her zaman hareket 
halinde bir şey olmasına karşın, egemen sınıfların onu 
yirmi yüzyıldır değişmemiş, donup kalıplaşmış bir öğre-
ti gibi sunmasının nedenleri bunlardır.

"Nasıl idealizm, bütün bir dizi gelişim ev-
relerinden geçmişse, materyalizm de geçmiştir. 
Materyalizm, doğa bilimleri alanında çağ açan 
her yeni buluşla kaçınılmaz olarak biçimini 

31değiştirmek zorundadır.”

Özet olarak da olsa, materyalizmin tarihini ince-
lemenin gereğini şimdi daha iyi anlıyoruz. Bu inceleme-
yi yapmak için, 1° başlangıçtan (Yunan antikçağından) 
Marks ve Engels'e kadar; 2° Marks ve Engels'in mater-
yalizminden günümüze kadar olan iki dönemi birbirin-
den ayırmalıyız. (Bu ikinci kısmı, diyalektik materya-
lizm ile birlikte inceleyeceğiz.)

Birinci döneme, "marksizm-öncesi" (premarx-
iste) materyalizm diyoruz, ikincisine "marksist materya-
lizm" ya da "diyalektik materyalizm" diyoruz.

II. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZM

1. Yunan antikçağı.
Materyalizmin, her zaman bilimlere bağlı, bilim-

lerle birlikte evrim gösteren ve ilerleyen bir öğreti oldu-
ğunu anımsayalım. Yunan antikçağında, İÖ 6. ve 5. yüz-
yıllarda, bilimler, "fizikçiler"le birlikte boy vermeye 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
108

başladığı zaman, bu çağın (Thales, Anaksimenes, 
Heraklitos gibi) en iyi düşünür ve filozoflarını kendine 
çeken materyalist bir akım da ortaya çıkıyor. Bu ilk 
filozoflar, Engels'in dediği gibi, "ister istemez 
diyalektikçi" olacaklardır. Bunlar, her yerde hareket, her 
yerde değişiklik bulunması ve şeylerin birbirlerinden 
ayrı, tek başlarına değil, ama birbirleriyle sıkıca bağlı 
olduğu olgusuyla etkilendiler.

“Diyalektiğin babası" diye anılan Heraklitos
şöyle diyordu:

“Hiçbir şey hareketsiz değildir; her şey 
akar; aynı ırmakta iki kez yıkanılamaz, çünkü 
ırmak ardarda gelen iki an içinde asla aynı ırmak 
değildir; bir andan ötekine değişmiştir; başka 
olmuştur.!”

Heraklitos, ilk olarak, hareketi, değişmeyi açık-
lamaya çalışır ve şeylerin evriminin nedenlerini çelişki-
de görür.

Bu ilk filozofların anlayışları doğruydu, ama ge-
ne de bu anlayışlar bırakıldı, çünkü bu anlayışları önsel 
(a priori) olarak formüle etmekle haksız bir duruma dü-
şüyorlardı; bir başka deyişle, bu çağın bilimlerinin du-
rumu, onların ileri sürdükleri fikirleri tanıtlamaya elve-
rişli değildi. Öte yandan diyalektiğin açılıp gelişmesi i-
çin zorunlu olan toplumsal koşullar (bunların neler olduk-
larını daha ilerde göreceğiz), henüz gerçekleşmemişti.

Ancak çok sonra, 19. yüzyıldadır ki, diyalektiğin 
doğruluğunu tanıtlamaya (toplumsal ve düşünme düzeyi 
bakımından) olanak veren koşullar  gerçekleşeceklerdir.

Başka Yunan düşünürlerinin de materyalist 
anlayışları oldu: Demokritos'un hocası olan Leucippos 
(İÖ 5. yüzyıl) daha o zaman, Demokritos'un teorisini 
kurduğu atomlar sorununu tartışıyordu.



Demokritos'un öğretilisi Epiküros (İÖ 341-270), 
felsefesi ortaçağ kilisesi tarafından tamamen tahrif edil-
miş olan çok büyük bir düşünürdür. Kilise, felsefi 
materyalizme karşı bayağı kini yüzünden, Epiküros'un 
öğretisini, son derece ahlaka aykırı ve bayağı tutkuları 
savunan bir öğreti olarak sunmuştur. Gerçekte ise, Epi-
küros, dünya zevklerinden elini eteğini çekmiş bir kişi 
idi ve onun felsefesi, insan yaşamına, bilimsel (dolayı-
sıyla dine karşı) bir temel kazandırmayı hedef alıyordu.

Bütün bu filozoflar, felsefenin, insanlığın yazgı-
sına bağlı olduğu bilincine sahiptiler ve biz, orada, daha 
şimdiden onlar tarafından, materyalizme karşı çıkan 
resmi teoriye bir muhalefet yürütüldüğünü saptıyoruz.

Ama, antikçağ Yunanistan'ına büyük bir 
düşünür egemendir. Bu, daha çok idealist olan 
Aristoteles'tir. Etkisi çok büyük olmuştur. Bu nedenle, 
onu, özellikle anmamız gerekir. Aristoteles, o çağın, yeni 
bilimlerin yarattığı boşluklarla dolup taşan insan 
bilgilerinin bir envanterini hazırlamıştır. Evrensel bir 
kafaya sahip olarak bütün konular üzerinde sayısız ki-
taplar yazmıştır. Yalnızca idealist eğilimleri anılan, ama 
materyalist ve bilimsel yönleri üzerinde durulmayan A-
ristoteles, bilgisinin evrenselliği ile ortaçağın sonuna 
kadar, yani yirmi yüzyıl boyunca felsefe anlayışları üze-
rinde de çok etkili oldu.

Demek ki, bu dönem boyunca, antikçağ geleneği 
izlendi ve ancak Aristoteles ile düşünüldü. Amansız bir 
baskı ve vahşet başka türlü düşünenleri kasıp kavuru-
yordu. Ama her şeye karşın; ortaçağın sonlarına doğru, 
maddeyi yadsıyan idealistler ile maddi bir gerçeğin va-
rolduğunu düşünenler arasında bir savaşım başladı.

11. ve 12. yüzyıllarda, Fransa'da, özellikle İngil-
tere'de bu çekişme sürdü.

Başlangıçta, materyalizmin geliştiği başlıca ül-
ke, İngiltere'dir. Marks şöyle der:

 109Georges Politzer



“Materyalizm, Büyük Britanya'nın ger-
çek çocuğudur.”

Kısa bir süre sonra, materyalizm, Fransa'da 
açılıp gelişecektir. Kısacası, 15. ve 16. yüzyıllarda, iki 
akımın, İngiliz materyalizmi ile Fransız materyalizminin 
ortaya çıktığını görüyoruz ki, bu iki akımın birleşmesi, 
18. yüzyıl materyalizminin gelişmesine çok büyük bir 
katkıda bulunacaktır.

2. İngiliz materyalizmi.
“İngiliz materyalizminin... gerçek atası 

Bacon'dır. Doğa deneyine dayanan bilim, onun 
gözünde gerçek bilimi oluşturur ve duyulur fizik, 

33gerçek bilimin en soylu parçasıdır.”

Bacon, bilimlerin incelenmesinde, deneysel 
yöntemin kurucusu olarak ün yapmıştır. Onun için 
önemli olan, bilimi, "doğanın büyük kitabı"nda oku-
maktır, ve bu, bilimin, Aristoteles'in birkaç yüzyıl önce 
bıraktığı kitaplarda arandığı bir çağda, özellikle ilginçtir.

Örneğin fizik incelemesi yapmak için şöyle bir 
yol izleniyordu: Belirli bir konuda Aristoteles'in yazdığı 
parçalar alınıyordu; sonra, büyük bir tanrıbilimci olan 
Aquinolu Thomas'ın kitapları alınıyor ve Aquinolu Tho-
mas'ın, Aristoteles'in parçaları üzerine yazdıkları oku-
nuyordu. Profesör ise, kişisel bir yorum yapmıyor, hele 
ne düşündüğünü hiç söylemiyordu, ama Aristoteles'i ve 
Thomas'ı yineleyen üçüncü bir kitaba uyuyordu. İşte or-
taçağın skolastik denilen bilimi bu idi: Bu, kitabi bir 
bilimdi, çünkü yalnızca kitaplarda inceleniyordu İşte 
Bacon, "doğanın büyük kitabı"nı incelemeye çağrıda 
bulunarak, bu skolastiğe, bu donmuş öğrenime karşı çı-
kıyordu.

Bu çağda, bir soru soruluyordu: Fikirlerimiz 

Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm

Marksizm
110 Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm



nereden geliyor? Bilgilerimiz nereden geliyor? Her 
birimizin fikirleri var, ev fikri gibi, eş fikri gibi, “yarın” 
gibi, dostluk ve yoldaşlık gibi...

Materyalistler, bize, fikir, evler varolduğu için 
gelir derler. İdealistler ise, bize ev fikrini tanrının ver-
diğini düşünürler. Bacon da, fikrin yalnızca şeyler görül-
düğü ya da şeylere dokunulduğu için varolduğunu söylü-
yor, ama bunu, henüz tanıtlayamıyordu.

Fikirlerin deneyimden nasıl geldiğini tanıtlamaya 
ilk girişen Locke (1632-1704) olmuştur. Locke, bütün 
fikirlerin deneyimden geldiğini ve bize, fikirlerimizi 
yalnız deneyimin verdiğini gösterdi. İlk masa fikri, insa-
na, daha masa olmadan önce gelmiştir, çünkü, o dene-
yiyle, daha önce de bir ağaç kütüğünü ya da bir taşı masa 
gibi kullanıyordu.

İngiliz materyalizmi, Locke'un fikirleri ile, 18. 
yüzyılın ilk yarısında, Fransa'ya geçer; çünkü, bu felse-
fe, İngiltere'de özel bir biçimde gelişmekte iken, Fran-
sa'da da materyalist bir akım oluşmaktaydı.

3. Fransa'da materyalizm.
Descartes'tan (1596-1650) başlayarak, Fransa'-

da da açıkça materyalist bir akımın doğuşuna yer verile-
bilir. Descartes'ın bu felsefe üzerinde büyük bir etkisi 
olmuştur ama, genellikle ondan sözedilemez.

Feodal ideolojinin, bilimlerin içinde bile 
capcanlı olduğu, gördüğümüz gibi skolastik bir biçimde 
inceleme yapıldığı bu çağda, Descartes, bu durumla 
savaşıma girişti.

Dinsel anlayış, feodal ideolojinin içine işlemiş-
tir. Bu bakımdan feodal ideoloji, kilisenin, tanrının 
yeryüzündeki temsilcisi olarak, gerçeği tekelinde bu-
lundurmaya çalışır. Buradan çıkan sonuç şudur ki, o 
zamanlar, düşüncesini, kilise öğreniminin buyruğuna 
bağımlı kılmayan hiçbir kimse, herhangi bir doğru ileri 

 111Georges Politzer



süremezdi. Descartes, bu anlayışı topa tutuyor. Elbette 
ki, kiliseye, kilise olarak saldırmaz, ama yüreklilikle, her 
insanın, inansın ya da inanmasın, aklının ("doğal ışık"ın) 
deneyimiyle gerçeğe ulaşabileceğini öğretir.

Descartes, “Yöntem Üzerine Konuşmalar” (Dis-
cours de la methode) adlı kitabının daha başında, "Sağ-
duyu, herkesin en iyi paylaştığı şeydir" diye açıklar. Bu 
nedenle, herkes bilim önünde eşit haklara sahiptir. Ve 
örneğin, o zamanın hekimliğinin güzel bir eleştirisini 
(Moliere'in “Hastalık Hastası”, Descartes'ın eleştirileri-
nin bir yankısıdır) yapıyordu çünkü bilimin gerçek bir 
bilim olması için tek "kanıtları" “Aristoteles ve Aziz Tho-
mas”ta olan ve kendi zamanına kadar öğretilenin terke-
dilerek doğanın araştırılması üzerine kurulmuş gerçek 
bir bilim olmasını istiyordu.

Descartes, 17. yüzyılın başında yaşıyordu; bunu 
izleyen yüzyılda, devrim patlak vermişti, bu nedenle 
denilebilir ki, o, yeni bir dünyaya, doğmakta olan dün-
yaya girmek üzere, kaybolmakta olan bir dünyadan çıkı-
yordu. Bu durum, Descartes'ı bir uzlaştırıcı yapar; o, 
materyalist bir bilim yaratmak ister, ama aynı zamanda 
da idealisttir, çünkü dini kurtarmak ister.

Onun çağında, niçin yaşayan hayvanlar vardır? 
diye bir soru sorulduğu zaman, tanrıbilimin hazır yanıt-
larına tamamen uygun olan, “çünkü onları yaşatan bir il-
ke vardır”, diye karşılık verilirdi. Descartes, tersine, hay-
van yaşamı yasalarının yalnakinelerin demirden ve tah-
tadan yapılmış olmaları gibi, hayvanların da etten, kas-
tan yapılma makinelerden başka bir şey olmadıklarına 
inanıyor ve bunu iddia ediyordu. Hatta, ne bu makinele-
rin ne de ötekilerin duyumları olmadıklarını düşünüyor-
du ve onun felsefesiyle övünen kişiler, Port-Royal ma-
nastırında, haftalarca süren incelemeleri sırasında kö-
peklere bir şey batırıldığı zaman, şöyle diyorlardı: "Doğa

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
112



ne kadar iyi yaratılmış, sanılır ki acı duyuyorlar!..”
Materyalist Descartes'a göre hayvanlar, demek 

ki, birer makine idi. Ama insan, o başka, çünkü onun bir 
ruhu var, diyordu idealist Descartes.

Descartes'ın geliştirdiği ve savunduğu fikirler, 
bir yandan açıkça materyalist olan bir felsefe akımı, diğer 
yandan da idealist bir akım doğuracaktır.

Karteziyen (dekartçı) materyalist kolu sürdüren-
ler arasında, yalnızca La Mettrie (1709-1751) üzerinde 
duracağız. La Mettrie, bu makine-hayvan tezini alarak, 
onu insana kadar genişletir. Niçin insan da bir makine 
olmasın?.. O, insan ruhunun kendisini de fikirlerin 
mekanik bir biçimde hareket ettikleri bir mekanizma 
olarak görür.

İşte bu dönemde, İngiliz materyalizmi, Locke'un 
fikirleri ile Fransa'ya girer. Bu iki akımın bileşiminden, 
daha gelişmiş bir materyalizm doğacaktır. Bu da şu ola-
caktır:

4. I8. yüzyıl materyalizmi.
Bu materyalizm, aynı zamanda alkışlanmaya de-

ğer yazarlar ve düşünce savaşçıları olmasını da bilen fi-
lozoflar tarafından savunuldu; bunlar, her zaman toplum-
sal kurumları ve dini eleştirdikleri, teoriyi pratiğe uygu-
ladıkları ve iktidara karşı sürekli savaşım halinde ol-
dukları için zaman zaman Bastille ya da Vincennes zin-
danlarına atıldılar.

Bunlar, çalışmalarını büyük Ansiklopedi'de top-
ladılar ve orada materyalizmin yeni doğrultusunu sapta-
dılar. Ayrıca, büyük bir etki yarattılar, çünkü, Engels'in 
de dediği gibi, bu felsefe, "bütün kültürlü gençliğin i-
nancıydı".

Bu, Fransız felsefe tarihinde de, Fransız özelliği 
taşıyan bir felsefenin gerçekten halka malolduğu tek çağ 
oldu.

ne kadar iyi yaratılmış, sanılır ki acı duyuyorlar!..”
Materyalist Descartes'a göre hayvanlar, demek 

ki, birer makine idi. Ama insan, o başka, çünkü onun bir 
ruhu var, diyordu idealist Descartes.

Descartes'ın geliştirdiği ve savunduğu fikirler, 
bir yandan açıkça materyalist olan bir felsefe akımı, diğer 
yandan da idealist bir akım doğuracaktır.

Karteziyen (dekartçı) materyalist kolu sürdüren-
ler arasında, yalnızca La Mettrie (1709-1751) üzerinde 
duracağız. La Mettrie, bu makine-hayvan tezini alarak, 
onu insana kadar genişletir. Niçin insan da bir makine 
olmasın?.. O, insan ruhunun kendisini de fikirlerin 
mekanik bir biçimde hareket ettikleri bir mekanizma 
olarak görür.

İşte bu dönemde, İngiliz materyalizmi, Locke'un 
fikirleri ile Fransa'ya girer. Bu iki akımın bileşiminden, 
daha gelişmiş bir materyalizm doğacaktır. Bu da şu ola-
caktır:

4. I8. yüzyıl materyalizmi.
Bu materyalizm, aynı zamanda alkışlanmaya de-

ğer yazarlar ve düşünce savaşçıları olmasını da bilen fi-
lozoflar tarafından savunuldu; bunlar, her zaman toplum-
sal kurumları ve dini eleştirdikleri, teoriyi pratiğe uygu-
ladıkları ve iktidara karşı sürekli savaşım halinde ol-
dukları için zaman zaman Bastille ya da Vincennes zin-
danlarına atıldılar.

Bunlar, çalışmalarını büyük Ansiklopedi'de top-
ladılar ve orada materyalizmin yeni doğrultusunu sapta-
dılar. Ayrıca, büyük bir etki yarattılar, çünkü, Engels'in 
de dediği gibi, bu felsefe, "bütün kültürlü gençliğin i-
nancıydı".

Bu, Fransız felsefe tarihinde de, Fransız özelliği 
taşıyan bir felsefenin gerçekten halka malolduğu tek çağ 
oldu.

 113Georges Politzer



1713'te Langres'da doğan ve 1784'te Paris'te ölen 
Diderot, bütün bu harekete egemendir. Burjuva tarihinin 
söylemediği ama her şeyden önce söylenmesi gereken 
şey, Diderot'nun, Marks ve Engels'ten önce, en büyük 
materyalist düşünür olduğudur. Lenin, Diderot'nun, çağ-
daş (diyalektik) materyalizmin sonuçlarına hemen he-
men ulaştığını söyler.

Diderot, gerçek bir militan olmuştur; her zaman 
kiliseye karşı, toplumsal olumsuz duruma karşı savaş-
mış, zindanlara atılmıştır. Çağdaş burjuvazi tarafından 
yazılan tarih, onu çoğu kez hasıraltı etmiştir. Diderot'nun 
materyalizm üzerindeki pek büyük etkisini anlamak için 
“Diderot ile d'Alembert'in Diyalogları”nı, “Rameau'nun 

34Yeğen”ini, “Kaderci Jacques”ı okumak gerekir.
19. yüzyılın ilk yarısında, tarihsel olaylar nede-

niyle, materyalizmde bir gerileme görüyoruz. Bütün ül-
kelerin burjuvazisi, idealizm ve dinden yana büyük bir 
propagandaya başlıyor, çünkü, o, yalnızca ilerici (mater-
yalist) fikirlerin yayılmasını istememekle kalmıyor, ayrı-
ca iktidarı elinde tutabilmek için düşünürleri ve yığın-
ları uyutmaya da gereksinme duyuyor.

İşte o sırada, Almanya'da, Feuerbach'ın, bütün 
idealist filozofların ortasında, "materyalizmi, açıkça ve 

35 yeniden tahta çıkartarak" materyalist inançlarını 
açıkladığını görüyoruz.

Feuerbach, dinin eleştirisini kökünden geliştire-
rek, materyalizmin unutulmuş olan temellerini sağlıklı 
ve gününe uygun bir biçimde yeniden ele alıyor ve böy-
lece çağının filozoflarını etkiliyor.

19. yüzyılda, sayesinde bilimlerin çok büyük bir 
ilerleme kaydettiği, özellikle üç büyük buluşun yapıl-
dığı döneme, canlı hücrenin, enerjinin dönüşümünün, 

36 evrimin bulunuşu dönemine geliyoruz; bunlar, Feuer-
bach tarafından etkilenmiş olan Marks ve Engels'in, bize 
çağdaş ya da diyalektik materyalizmi vermek üzere, ma-

1713'te Langres'da doğan ve 1784'te Paris'te ölen 
Diderot, bütün bu harekete egemendir. Burjuva tarihinin 
söylemediği ama her şeyden önce söylenmesi gereken 
şey, Diderot'nun, Marks ve Engels'ten önce, en büyük 
materyalist düşünür olduğudur. Lenin, Diderot'nun, çağ-
daş (diyalektik) materyalizmin sonuçlarına hemen he-
men ulaştığını söyler.

Diderot, gerçek bir militan olmuştur; her zaman 
kiliseye karşı, toplumsal olumsuz duruma karşı savaş-
mış, zindanlara atılmıştır. Çağdaş burjuvazi tarafından 
yazılan tarih, onu çoğu kez hasıraltı etmiştir. Diderot'nun 
materyalizm üzerindeki pek büyük etkisini anlamak için 
“Diderot ile d'Alembert'in Diyalogları”nı, “Rameau'nun 

34Yeğen”ini, “Kaderci Jacques”ı okumak gerekir.
19. yüzyılın ilk yarısında, tarihsel olaylar nede-

niyle, materyalizmde bir gerileme görüyoruz. Bütün ül-
kelerin burjuvazisi, idealizm ve dinden yana büyük bir 
propagandaya başlıyor, çünkü, o, yalnızca ilerici (mater-
yalist) fikirlerin yayılmasını istememekle kalmıyor, ayrı-
ca iktidarı elinde tutabilmek için düşünürleri ve yığın-
ları uyutmaya da gereksinme duyuyor.

İşte o sırada, Almanya'da, Feuerbach'ın, bütün 
idealist filozofların ortasında, "materyalizmi, açıkça ve 

35 yeniden tahta çıkartarak" materyalist inançlarını 
açıkladığını görüyoruz.

Feuerbach, dinin eleştirisini kökünden geliştire-
rek, materyalizmin unutulmuş olan temellerini sağlıklı 
ve gününe uygun bir biçimde yeniden ele alıyor ve böy-
lece çağının filozoflarını etkiliyor.

19. yüzyılda, sayesinde bilimlerin çok büyük bir 
ilerleme kaydettiği, özellikle üç büyük buluşun yapıl-
dığı döneme, canlı hücrenin, enerjinin dönüşümünün, 

36 evrimin bulunuşu dönemine geliyoruz; bunlar, Feuer-
bach tarafından etkilenmiş olan Marks ve Engels'in, bize 
çağdaş ya da diyalektik materyalizmi vermek üzere, ma-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
114



teryalizmi geliştirmelerine yolaçacaktır.
Marks ve Engels'ten önceki materyalizmin 

tarihini, çok kısa olarak görmüş bulunuyoruz. Marks ve 
Engels, kendilerinden önce gelen materyalistlerle bir-
çok ortak noktalarda aynı görüşte olmakla birlikte, aynı 
zamanda bu eski materyalistlerin yapıtlarında birçok 
kusur ve boşluk olduğunu düşünüyorlardı.

Onların marksizm-öncesi materyalizmde yaptık-
ları değişiklikleri anlamak için, bu kusur ve boşlukların 
neler olduğunu ve niçin böyle olduğunu araştırmak ke-
sin olarak zorunludur.

Başka bir deyişle, materyalizmin ilerlemesine 
katkısı olan çeşitli düşünürleri bir bir saydıktan sonra, 
bu ilerlemenin nasıl ve hangi anlamda gerçekleştiğini ve 
neden şu ya da bu biçimde bir evrim gösterdiğini araştır-
masaydık, materyalizmin tarihinin incelenmesi eksik 
kalırdı.

Özellikle 18. yüzyıl materyalizmi ile ilgileniyo-
ruz, çünkü bu materyalizm, materyalizm felsefesinin çe-
şitli akımlarının sonucu olmuştur.

Şu halde, bu materyalizmin yanılgıları nelerdi, 
eksik yanları nelerdi, onları inceleyeceğiz; ama şeylere, 
hiçbir zaman tekyanlı bir anlayışla değil, tersine, bütün 
yönlerini ele alan bir anlayışla bakmamız gerektiğinden, 
bu materyalizmin erdemlerini, değerli yanlarının neler 
olduğunu da belirteceğiz.

Başlangıcında diyalektik olan materyalizm, bu 
temeller üzerinde gelişmesini sürdüremedi. Bilimsel bil-
gilerin yetersizliği nedeniyle, diyalektik düşünme tarzı 
bırakılmak zorunda kalındı. Önce bilimleri yaratmak ve 
geliştirmek gerekiyordu. "Süreçleri incelemeden önce, 

37şeyleri incelemek gerekiyordu" .
Demek ki, materyalizm ile bilimler arasındaki 

sıkı birlik, bu felsefeye, daha sağlam ve bilimsel temel-
ler üzerinde, yeniden diyalektik materyalizm haline, ya-

teryalizmi geliştirmelerine yolaçacaktır.
Marks ve Engels'ten önceki materyalizmin 

tarihini, çok kısa olarak görmüş bulunuyoruz. Marks ve 
Engels, kendilerinden önce gelen materyalistlerle bir-
çok ortak noktalarda aynı görüşte olmakla birlikte, aynı 
zamanda bu eski materyalistlerin yapıtlarında birçok 
kusur ve boşluk olduğunu düşünüyorlardı.

Onların marksizm-öncesi materyalizmde yaptık-
ları değişiklikleri anlamak için, bu kusur ve boşlukların 
neler olduğunu ve niçin böyle olduğunu araştırmak ke-
sin olarak zorunludur.

Başka bir deyişle, materyalizmin ilerlemesine 
katkısı olan çeşitli düşünürleri bir bir saydıktan sonra, 
bu ilerlemenin nasıl ve hangi anlamda gerçekleştiğini ve 
neden şu ya da bu biçimde bir evrim gösterdiğini araştır-
masaydık, materyalizmin tarihinin incelenmesi eksik 
kalırdı.

Özellikle 18. yüzyıl materyalizmi ile ilgileniyo-
ruz, çünkü bu materyalizm, materyalizm felsefesinin çe-
şitli akımlarının sonucu olmuştur.

Şu halde, bu materyalizmin yanılgıları nelerdi, 
eksik yanları nelerdi, onları inceleyeceğiz; ama şeylere, 
hiçbir zaman tekyanlı bir anlayışla değil, tersine, bütün 
yönlerini ele alan bir anlayışla bakmamız gerektiğinden, 
bu materyalizmin erdemlerini, değerli yanlarının neler 
olduğunu da belirteceğiz.

Başlangıcında diyalektik olan materyalizm, bu 
temeller üzerinde gelişmesini sürdüremedi. Bilimsel bil-
gilerin yetersizliği nedeniyle, diyalektik düşünme tarzı 
bırakılmak zorunda kalındı. Önce bilimleri yaratmak ve 
geliştirmek gerekiyordu. "Süreçleri incelemeden önce, 

37şeyleri incelemek gerekiyordu" .
Demek ki, materyalizm ile bilimler arasındaki 

sıkı birlik, bu felsefeye, daha sağlam ve bilimsel temel-
ler üzerinde, yeniden diyalektik materyalizm haline, ya-

 115Georges Politzer



ni Marks ve Engels'in materyalizmi haline gelme olana-
ğını sağlayacaktır.

Öyleyse, materyalizmin doğum kaydını, bilimin 
doğum kaydı yanında bulacağız. Ama biz, materyalizmin 
nereden geldiğini her buluşumuzda, idealizmin nereden 
geldiğini de ortaya koyabileceğiz.

III. İDEALİZM NEREDEN GELİR?

İdealizm, tarih boyunca, eğer dinin yanıbaşında 
varolabilmiş, din tarafından hoşgörüyle karşılanmış ve 
onanmışsa, bu, aslında idealizmin dinden doğmasından, 
yani dinden türemesindendir.

Lenin, bu konuda öğrenmemiz gereken bir formül 
yazmıştır:

"İdealizm, dinin arıtılmış ve inceltilmiş bir 
biçiminden başka bir şey değildir.”

Bu, ne demektir? Bu, idealizm, kendi anlayışla-
rını dinden çok daha esnek bir biçimde sunabilir de-
mektir. Evrenin, karanlıklar üstünde yüzmekte olan bir 
ruh tarafından yaratılmış olduğunu, tanrının maddesiz 
olduğunu iddia etmek, sonra, birdenbire dinin yaptığı 
gibi, tanrının (kelam ile) konuştuğunu ve tanrının bir oğ-
lu olduğunu (İsa) açıklamak, bunlar kabaca sunulmuş 
bir dizi fikirlerdir. İdealizm, dünyanın ancak bizim dü-
şüncemizde, bizim ruhumuzda varolduğunu iddia et-
mekle, kendini daha üstü kapalı bir biçimde sunar. As-
lında, biz biliyoruz ki, bu da öz olarak aynı anlama gelir 
ama biçim olarak daha az kaba ve daha incedir. Bunun i-
çin idealizm, dinin inceltilmiş biçimidir.

İdealizm daha da işlenmiş, daha da inceltilmiştir 
çünkü idealist filozoflar, tartışmalarda, Berkeley'in diya-
logları Philonoüs'ün zavallı Hylas'a yaptığı gibi, soruları 

ni Marks ve Engels'in materyalizmi haline gelme olana-
ğını sağlayacaktır.

Öyleyse, materyalizmin doğum kaydını, bilimin 
doğum kaydı yanında bulacağız. Ama biz, materyalizmin 
nereden geldiğini her buluşumuzda, idealizmin nereden 
geldiğini de ortaya koyabileceğiz.

III. İDEALİZM NEREDEN GELİR?

İdealizm, tarih boyunca, eğer dinin yanıbaşında 
varolabilmiş, din tarafından hoşgörüyle karşılanmış ve 
onanmışsa, bu, aslında idealizmin dinden doğmasından, 
yani dinden türemesindendir.

Lenin, bu konuda öğrenmemiz gereken bir formül 
yazmıştır:

"İdealizm, dinin arıtılmış ve inceltilmiş bir 
biçiminden başka bir şey değildir.”

Bu, ne demektir? Bu, idealizm, kendi anlayışla-
rını dinden çok daha esnek bir biçimde sunabilir de-
mektir. Evrenin, karanlıklar üstünde yüzmekte olan bir 
ruh tarafından yaratılmış olduğunu, tanrının maddesiz 
olduğunu iddia etmek, sonra, birdenbire dinin yaptığı 
gibi, tanrının (kelam ile) konuştuğunu ve tanrının bir oğ-
lu olduğunu (İsa) açıklamak, bunlar kabaca sunulmuş 
bir dizi fikirlerdir. İdealizm, dünyanın ancak bizim dü-
şüncemizde, bizim ruhumuzda varolduğunu iddia et-
mekle, kendini daha üstü kapalı bir biçimde sunar. As-
lında, biz biliyoruz ki, bu da öz olarak aynı anlama gelir 
ama biçim olarak daha az kaba ve daha incedir. Bunun i-
çin idealizm, dinin inceltilmiş biçimidir.

İdealizm daha da işlenmiş, daha da inceltilmiştir 
çünkü idealist filozoflar, tartışmalarda, Berkeley'in diya-
logları Philonoüs'ün zavallı Hylas'a yaptığı gibi, soruları 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
116



önceden görüp önlemeyi ve tuzaklar kurmayı bilirler.
Ama idealizm dinden gelir demek, sorunu kısaca 

geçiştirmek, ertelemektir ve biz hemen kendimize sor-
malıyız, o halde:

IV. DİN NEREDEN GELİR?

Engels, bu konuda, bize çok açık bir yanıt ver-
miştir: "Din, insanın sınırlı (dar -İ.Y.) anlayışlarından 
doğmuştur".

İlk insanlar için bu bilgisizlik iki kattır: doğayı 
bilmemek, kendi kendilerini bilmemek. İlkel insanların 
tarihini incelerken, sık sık bu ikili bilgisizliği düşünmek 
gerekir.

Gene de ilerlemiş bir uygarlık saydığımız Yunan 
antikçağındaki, bu bilgisizliği, örneğin, Aristoteles'in yer-
yüzünün hareketsiz olduğunu, evrenin merkezi olduğu-
nu ve gezegenlerin yeryüzünün çevresinde döndüğünü 
düşündüğünü gördüğümüz zaman bu bize çocuksu görü-
nür. (Aristoteles'e göre, bu gezegenler 46 taneydi, bunlar 
bir tavana çakılı çiviler gibi kımıldamdan ve bir bütün 
halinde, yeryüzünün çevresinde dönmekte idi...)

Yunanlılar, su, toprak, hava ve ateş dedikleri ve 
artık ayrıştırılamayan dört öğenin varolduğunu düşünü-
yorlardı. Bütün bunların yanlış olduğunu biliyoruz, çün-
kü şimdi artık suyu, toprağı ve havayı kendi öğelerine 
ayırabiliyoruz ve ateşi de bu yukardakilerle aynı türden 
bir cisim saymıyoruz.

Yunanlılar, bizzat insan hakkında da çok bilgi-
sizdiler, çünkü organlarımızın görevlerini bilmiyorlardı 
ve örneğin yüreğin, cesaretin merkezi olduğunu sanıyor-
lardı.

Daha o zamandan çok ilerlemiş saydığımız Yu-
nan bilginlerinin bilgisizliği bu kadar büyük olduğuna 
göre, onlardan binlerce yıl önce yaşamış insanların 

önceden görüp önlemeyi ve tuzaklar kurmayı bilirler.
Ama idealizm dinden gelir demek, sorunu kısaca 

geçiştirmek, ertelemektir ve biz hemen kendimize sor-
malıyız, o halde:

IV. DİN NEREDEN GELİR?

Engels, bu konuda, bize çok açık bir yanıt ver-
miştir: "Din, insanın sınırlı (dar -İ.Y.) anlayışlarından 
doğmuştur".

İlk insanlar için bu bilgisizlik iki kattır: doğayı 
bilmemek, kendi kendilerini bilmemek. İlkel insanların 
tarihini incelerken, sık sık bu ikili bilgisizliği düşünmek 
gerekir.

Gene de ilerlemiş bir uygarlık saydığımız Yunan 
antikçağındaki, bu bilgisizliği, örneğin, Aristoteles'in yer-
yüzünün hareketsiz olduğunu, evrenin merkezi olduğu-
nu ve gezegenlerin yeryüzünün çevresinde döndüğünü 
düşündüğünü gördüğümüz zaman bu bize çocuksu görü-
nür. (Aristoteles'e göre, bu gezegenler 46 taneydi, bunlar 
bir tavana çakılı çiviler gibi kımıldamdan ve bir bütün 
halinde, yeryüzünün çevresinde dönmekte idi...)

Yunanlılar, su, toprak, hava ve ateş dedikleri ve 
artık ayrıştırılamayan dört öğenin varolduğunu düşünü-
yorlardı. Bütün bunların yanlış olduğunu biliyoruz, çün-
kü şimdi artık suyu, toprağı ve havayı kendi öğelerine 
ayırabiliyoruz ve ateşi de bu yukardakilerle aynı türden 
bir cisim saymıyoruz.

Yunanlılar, bizzat insan hakkında da çok bilgi-
sizdiler, çünkü organlarımızın görevlerini bilmiyorlardı 
ve örneğin yüreğin, cesaretin merkezi olduğunu sanıyor-
lardı.

Daha o zamandan çok ilerlemiş saydığımız Yu-
nan bilginlerinin bilgisizliği bu kadar büyük olduğuna 
göre, onlardan binlerce yıl önce yaşamış insanların 

 117Georges Politzer



bilgisizliği acaba ne olur? İlkel insanların doğa ve ken-
dileri hakkındaki anlayışları; bilgisizlik yüzünden ge-
lişmemişti. Ama bu insanlar, herşeye karşın, eşyayı açık-
lamaya çalışıyordu. İlkel insanlar hakkında elimizde bu-
lunan bütün belgeler, bize, düşlerin, bu insanların kafa-
larında, düşüncelerinde çok yer tuttuğunu söyler. Daha 

38 ilk bölümümüzde, insanın bir "eş" varlığı olduğuna ina-
narak, bu düşler sorununu, nasıl çözümlemiş oldukla-
rını gördük. Başlangıçta, bu eşe ayrıca maddi kıvamı o-
lan bir tür saydam ve hafif bir beden atfediliyordu. İn-
sanda, ölümden sonra da yaşamını sürdüren maddesiz 
bir ilke, ruhsal bir ilke olduğu anlayışı, çok sonra doğ-
muştur. (Ruhsal, yani spiritüel sözcüğü, ruhtan, yani 
esprit'den gelir ki, esprit, Latince'de, soluk demektir; son 
nefes ile birlikte giden soluk esnasında, “ruh” (can, a-
me) çıkar ve yalnız "ikinci"nin varlığı sürer gider.) Öy-
leyse, düşünceyi ve düşü açıklayan ruhtur!

Ortaçağda, insanların, “ruh” üzerine garip 
anlayışları vardı. Yağlı bir bedende ince bir ruh, ince bir 
bedende ise büyük bir ruh olduğu düşünülüyordu. 
Bunun içindir ki, bu çağda, çileciler (zahitler, ascetes), 
büyük bir ruhları olsun diye, ruha büyük bir barınak 
yapmak için sık sık uzun süren oruç tutuyorlardı.

İlkel insanlar, önce saydam eş biçiminde ve son-
ra “ruh” biçiminde, insanın ölümünden sonra da yaşa-
dığı ruhsal ilkeyi benimseyerek, tanrıları yarattılar.

İlkin insandan daha güçlü, gene de maddi bir 
biçimde bulunan varlıklara inanırken, buradan yavaş 
yavaş bizimkinden üstün bir ruh biçiminde tanrıların 
varlığına inanmaya vardılar. Böylece, Yunan antikçağın-
da olduğu gibi, her birinin belirli bir görevi olan birleşik 
birçok tanrı yarattıktan sonra, buradan tek tanrı anlayı-

39 şına ulaştılar. İşte o zaman, günümüzdeki tektanrıcı din
yaratılmış oldu. Böylece açıkça görüyoruz ki, dinin kö-
keni, bugünkü biçimiyle bile, bilgisizlik olmuştur.

bilgisizliği acaba ne olur? İlkel insanların doğa ve ken-
dileri hakkındaki anlayışları; bilgisizlik yüzünden ge-
lişmemişti. Ama bu insanlar, herşeye karşın, eşyayı açık-
lamaya çalışıyordu. İlkel insanlar hakkında elimizde bu-
lunan bütün belgeler, bize, düşlerin, bu insanların kafa-
larında, düşüncelerinde çok yer tuttuğunu söyler. Daha 

38 ilk bölümümüzde, insanın bir "eş" varlığı olduğuna ina-
narak, bu düşler sorununu, nasıl çözümlemiş oldukla-
rını gördük. Başlangıçta, bu eşe ayrıca maddi kıvamı o-
lan bir tür saydam ve hafif bir beden atfediliyordu. İn-
sanda, ölümden sonra da yaşamını sürdüren maddesiz 
bir ilke, ruhsal bir ilke olduğu anlayışı, çok sonra doğ-
muştur. (Ruhsal, yani spiritüel sözcüğü, ruhtan, yani 
esprit'den gelir ki, esprit, Latince'de, soluk demektir; son 
nefes ile birlikte giden soluk esnasında, “ruh” (can, a-
me) çıkar ve yalnız "ikinci"nin varlığı sürer gider.) Öy-
leyse, düşünceyi ve düşü açıklayan ruhtur!

Ortaçağda, insanların, “ruh” üzerine garip 
anlayışları vardı. Yağlı bir bedende ince bir ruh, ince bir 
bedende ise büyük bir ruh olduğu düşünülüyordu. 
Bunun içindir ki, bu çağda, çileciler (zahitler, ascetes), 
büyük bir ruhları olsun diye, ruha büyük bir barınak 
yapmak için sık sık uzun süren oruç tutuyorlardı.

İlkel insanlar, önce saydam eş biçiminde ve son-
ra “ruh” biçiminde, insanın ölümünden sonra da yaşa-
dığı ruhsal ilkeyi benimseyerek, tanrıları yarattılar.

İlkin insandan daha güçlü, gene de maddi bir 
biçimde bulunan varlıklara inanırken, buradan yavaş 
yavaş bizimkinden üstün bir ruh biçiminde tanrıların 
varlığına inanmaya vardılar. Böylece, Yunan antikçağın-
da olduğu gibi, her birinin belirli bir görevi olan birleşik 
birçok tanrı yarattıktan sonra, buradan tek tanrı anlayı-

39 şına ulaştılar. İşte o zaman, günümüzdeki tektanrıcı din
yaratılmış oldu. Böylece açıkça görüyoruz ki, dinin kö-
keni, bugünkü biçimiyle bile, bilgisizlik olmuştur.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
118



Demek ki, idealizm, insanın sınırlı, dar anlayış-
larından, bilgisizliğinden doğuyor; oysa materyalizm, 
tersine, bu sınırların geriye itilmesinden, geriletilmesin-
den doğar.

Felsefe tarihi boyunca, idealizm ile materyalizm 
arasındaki bu sürekli savaşıma tanık olacağız. Materya-
lizm bilgisizliğin sınırlarını geriletmek ister ve bu, ma-
teryalizmin zaferlerinden biri, erdemlerinden biri ola-
caktır. İdealizm ve onu besleyen din, tersine, bilgisizli-
ğin sürdürülmesi için, yığınların bu bilgisizliğinden, on-
lara baskıyı, ekonomik ve toplumsal sömürüyü kabul 
ettirmede yararlanmak için bütün çabaları harcar.

V. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZMİN 
DEĞERLERİ

Yunanlılarda, embriyon halinde bir bilim oluşur 
oluşmaz, materyalizmin de doğduğunu gördük. Bilim ge-
liştiği zaman, materyalizm de gelişir ilkesini izleyerek, 
tarih boyunca şunları saptıyoruz:

1. Ortaçağda bilimlerde zayıf bir gelişme, mater-
yalizmde bir duraklama.

2. 17. ve 18. yüzyıllarda bilimlerde çok büyük bir 
gelişmeye uygun düşen materyalizmde de büyük bir ge-
lişme. 18. yüzyıl Fransız materyalizmi, bilimlerdeki ge-
lişmenin dolaysız sonucudur.

3. 19. yüzyılda sayısız büyük buluşlara tanık olu-
yoruz ve materyalizm, Marks ve Engels ile büyük bir de-
ğişikliğe uğruyor.

4. Bugün, bilimler ve aynı zamanda da materya-
lizm büyük bir hızla ilerlemektedir. En iyi bilginlerin, 
çalışmalarında, diyalektik materyalizmi uyguladıkları 
görülmektedir.

Demek ki, idealizm ile materyalizmin kökenleri 
tamı tamına birbirine karşıdır; ve biz, yüzyıllar boyunca, 

Demek ki, idealizm, insanın sınırlı, dar anlayış-
larından, bilgisizliğinden doğuyor; oysa materyalizm, 
tersine, bu sınırların geriye itilmesinden, geriletilmesin-
den doğar.

Felsefe tarihi boyunca, idealizm ile materyalizm 
arasındaki bu sürekli savaşıma tanık olacağız. Materya-
lizm bilgisizliğin sınırlarını geriletmek ister ve bu, ma-
teryalizmin zaferlerinden biri, erdemlerinden biri ola-
caktır. İdealizm ve onu besleyen din, tersine, bilgisizli-
ğin sürdürülmesi için, yığınların bu bilgisizliğinden, on-
lara baskıyı, ekonomik ve toplumsal sömürüyü kabul 
ettirmede yararlanmak için bütün çabaları harcar.

V. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZMİN 
DEĞERLERİ

Yunanlılarda, embriyon halinde bir bilim oluşur 
oluşmaz, materyalizmin de doğduğunu gördük. Bilim ge-
liştiği zaman, materyalizm de gelişir ilkesini izleyerek, 
tarih boyunca şunları saptıyoruz:

1. Ortaçağda bilimlerde zayıf bir gelişme, mater-
yalizmde bir duraklama.

2. 17. ve 18. yüzyıllarda bilimlerde çok büyük bir 
gelişmeye uygun düşen materyalizmde de büyük bir ge-
lişme. 18. yüzyıl Fransız materyalizmi, bilimlerdeki ge-
lişmenin dolaysız sonucudur.

3. 19. yüzyılda sayısız büyük buluşlara tanık olu-
yoruz ve materyalizm, Marks ve Engels ile büyük bir de-
ğişikliğe uğruyor.

4. Bugün, bilimler ve aynı zamanda da materya-
lizm büyük bir hızla ilerlemektedir. En iyi bilginlerin, 
çalışmalarında, diyalektik materyalizmi uyguladıkları 
görülmektedir.

Demek ki, idealizm ile materyalizmin kökenleri 
tamı tamına birbirine karşıdır; ve biz, yüzyıllar boyunca, 

 119Georges Politzer



bu iki felsefe arasında, yalnızca akademik olmayan ve 
zamanımızda da devam eden bir savaşım olduğunu görü-
yoruz.

İnsanlık tarihinin içinde geçen bu savaşım, bi-
lim ile bilgisizlik arasındaki savaşımdır, iki akım arasın-
daki savaşımdır. Biri, insanlığı bilgisizliğe doğru çeker, 
onu bu bilgisizlik içinde tutar; öteki, tersine, bilgisizli-
ğin yerine bilimi koyarak insanları özgür kılmaya, kur-
tarmaya yönelir.

Bu savaşım, engizisyon döneminde olduğu gibi, 
zaman zaman, çetin biçimler almıştır. Engizisyon için, 
başka birçok örnek arasında, Galilei örneğini alabiliriz. 
Galilei dünyanın döndüğünü ileri sürer. Bu, İncil'le ve 
Aristoteles'la çelişen yeni bir bilgidir: eğer dünya dönü-
yorsa, demek ki evrenin merkezi değildir, kısaca evren 
içinde bir noktadır, öyleyse yapmamız gereken şey, dü-
şüncelerimizin sınırlarını genişletmek olmalıdır. Acaba 
Galilei'nin bu buluşu karşısında ne yapılıyor?

İnsanlığı bilgisizlik içinde tutmak için dinsel bir 
40 mahkeme kurulur ve Galilei pişman olmaya zorlanır.

İşte, bilgisizlik ile bilim arasındaki savaşıma bir örnek.
Şu halde, bu çağın filozoflarını ve bilginlerini, 

bilgisizliğin bilime karşı savaşımı içindeki yerlerine ba-
karak yargılamalıyız; ve göreceğiz ki, onlar, bilimi savu-
nurken, kendileri de, bilmeden materyalizmi savunmak-
taydılar. Bunun gibi, Descartes da bize, düşünceleriyle, 
materyalizmi ileri götürebilmiş olan fikirler vermiştir.

Ayrıca, bu savaşımın, tarih boyunca, yalnızca te-
orik bir savaşım değil, aynı zamanda toplumsal ve siya-
sal bir savaşım olduğunu da iyi görmek gerekir. Egemen 
sınıflar, bu savaşta her zaman bilgisizlikten yanadırlar. Bi-
lim devrimcidir ve insanlığın kurtuluşuna katkıda bulunur.

Burjuvazinin durumu ilginçtir. 18. yüzyılda bur-
juvazi, feodal sınıfın egemenliği altındadır ve o sıralarda 
bilimden yanadır; bilgisizliğe karşı bir savaşım yürütür 

bu iki felsefe arasında, yalnızca akademik olmayan ve 
zamanımızda da devam eden bir savaşım olduğunu görü-
yoruz.

İnsanlık tarihinin içinde geçen bu savaşım, bi-
lim ile bilgisizlik arasındaki savaşımdır, iki akım arasın-
daki savaşımdır. Biri, insanlığı bilgisizliğe doğru çeker, 
onu bu bilgisizlik içinde tutar; öteki, tersine, bilgisizli-
ğin yerine bilimi koyarak insanları özgür kılmaya, kur-
tarmaya yönelir.

Bu savaşım, engizisyon döneminde olduğu gibi, 
zaman zaman, çetin biçimler almıştır. Engizisyon için, 
başka birçok örnek arasında, Galilei örneğini alabiliriz. 
Galilei dünyanın döndüğünü ileri sürer. Bu, İncil'le ve 
Aristoteles'la çelişen yeni bir bilgidir: eğer dünya dönü-
yorsa, demek ki evrenin merkezi değildir, kısaca evren 
içinde bir noktadır, öyleyse yapmamız gereken şey, dü-
şüncelerimizin sınırlarını genişletmek olmalıdır. Acaba 
Galilei'nin bu buluşu karşısında ne yapılıyor?

İnsanlığı bilgisizlik içinde tutmak için dinsel bir 
40 mahkeme kurulur ve Galilei pişman olmaya zorlanır.

İşte, bilgisizlik ile bilim arasındaki savaşıma bir örnek.
Şu halde, bu çağın filozoflarını ve bilginlerini, 

bilgisizliğin bilime karşı savaşımı içindeki yerlerine ba-
karak yargılamalıyız; ve göreceğiz ki, onlar, bilimi savu-
nurken, kendileri de, bilmeden materyalizmi savunmak-
taydılar. Bunun gibi, Descartes da bize, düşünceleriyle, 
materyalizmi ileri götürebilmiş olan fikirler vermiştir.

Ayrıca, bu savaşımın, tarih boyunca, yalnızca te-
orik bir savaşım değil, aynı zamanda toplumsal ve siya-
sal bir savaşım olduğunu da iyi görmek gerekir. Egemen 
sınıflar, bu savaşta her zaman bilgisizlikten yanadırlar. Bi-
lim devrimcidir ve insanlığın kurtuluşuna katkıda bulunur.

Burjuvazinin durumu ilginçtir. 18. yüzyılda bur-
juvazi, feodal sınıfın egemenliği altındadır ve o sıralarda 
bilimden yanadır; bilgisizliğe karşı bir savaşım yürütür 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
120



41 ve bize Ansiklopedi'yi verir. 20. yüzyılda burjuvazi ege-
men sınıftır ve bilgisizlikle bilim arasındaki bu savaşım-
da, o, eskisinden çok daha büyük bir vahşetle bilgisizlik-
ten yanadır (ilkel kabile döneminden bu güne egemen sı-
nıf ve yöneticilerle kolkola yürüyen kilise ve engizisyon 
mahkemelleri tarihini ve hitlerciliği inceleyiniz).

Şu halde görüyoruz ki, marksizm-öncesi mater-
yalizm, önemli bir rol oynamıştır ve tarihsel önemi çok 
büyük olmuştur. Marksizm- öncesi materyalizm, bu bil-
gisizlikle bilim arasındaki savaşım boyunca, dine, yani 
bilgisizliğe karşı olabilen genel bir dünya anlayışı geliş-
tirebilmiştir. Ve gene materyalizmin bu evrimi, materya-
lizm çalışmalarının bu ardarda sıralanışı iledir ki, diya-
lektik materyalizmin meydana çıkabilmesi için gerekli 
koşullar gerçekleşebilmiştir.

VI. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZMİN 
KUSURLARI

Materyalizmin evrimini anlamak ve kusurlarını 
ve boşluklarını iyi görebilmek için, bilimle materya-
lizmin birbirine bağlı olduğunu hiçbir zaman unutma-
mak gerekir.

Başlangıçta, materyalizm, bilimlere göre daha 
öndeydi ve onun içindir ki, bu felsefe, kendisini hemen 
kabul ettiremedi. Diyalektik materyalizmin haklı 
olduğunu tanıtlamak için, bilimleri kurmak ve 
geliştirmek gerekiyordu, ama bu yirmi yüzyıldan fazla 
bir zaman almıştı. Bu uzun dönem içinde materyalizm, 
bilimlerden, özellikle de bilimsel düşünüşten ve aynı 
zamanda en çok gelişmiş özel bilimlerden etkilendi.

Bunun içindir ki, "geçtiğimiz yüzyılın (yani 18. 
yüzyılın) materyalizmi her şeyden çok mekanikçi idi, 
çünkü bu çağda, bütün doğa bilimleri arasında yalnız 
mekanik ve henüz ancak -yeryüzündeki ve gökyüzündeki- 

41 ve bize Ansiklopedi'yi verir. 20. yüzyılda burjuvazi ege-
men sınıftır ve bilgisizlikle bilim arasındaki bu savaşım-
da, o, eskisinden çok daha büyük bir vahşetle bilgisizlik-
ten yanadır (ilkel kabile döneminden bu güne egemen sı-
nıf ve yöneticilerle kolkola yürüyen kilise ve engizisyon 
mahkemelleri tarihini ve hitlerciliği inceleyiniz).

Şu halde görüyoruz ki, marksizm-öncesi mater-
yalizm, önemli bir rol oynamıştır ve tarihsel önemi çok 
büyük olmuştur. Marksizm- öncesi materyalizm, bu bil-
gisizlikle bilim arasındaki savaşım boyunca, dine, yani 
bilgisizliğe karşı olabilen genel bir dünya anlayışı geliş-
tirebilmiştir. Ve gene materyalizmin bu evrimi, materya-
lizm çalışmalarının bu ardarda sıralanışı iledir ki, diya-
lektik materyalizmin meydana çıkabilmesi için gerekli 
koşullar gerçekleşebilmiştir.

VI. MARKSİZM-ÖNCESİ MATERYALİZMİN 
KUSURLARI

Materyalizmin evrimini anlamak ve kusurlarını 
ve boşluklarını iyi görebilmek için, bilimle materya-
lizmin birbirine bağlı olduğunu hiçbir zaman unutma-
mak gerekir.

Başlangıçta, materyalizm, bilimlere göre daha 
öndeydi ve onun içindir ki, bu felsefe, kendisini hemen 
kabul ettiremedi. Diyalektik materyalizmin haklı 
olduğunu tanıtlamak için, bilimleri kurmak ve 
geliştirmek gerekiyordu, ama bu yirmi yüzyıldan fazla 
bir zaman almıştı. Bu uzun dönem içinde materyalizm, 
bilimlerden, özellikle de bilimsel düşünüşten ve aynı 
zamanda en çok gelişmiş özel bilimlerden etkilendi.

Bunun içindir ki, "geçtiğimiz yüzyılın (yani 18. 
yüzyılın) materyalizmi her şeyden çok mekanikçi idi, 
çünkü bu çağda, bütün doğa bilimleri arasında yalnız 
mekanik ve henüz ancak -yeryüzündeki ve gökyüzündeki- 

 121Georges Politzer



katı cisimlerin mekaniği, kısaca yerçekimi mekaniği 
belli bir olgunlaşma durumuna ulaşmıştı. Kimya henüz 
çocuksu, filojistik biçimiyle vardı. Biyoloji henüz kun-
daktan çıkmamıştı; bitkisel ve hayvansal organizmalar 
ancak kabaca incelenebilmişti ve ancak salt mekanik 
nedenlerle açıklanıyorlardı; Descartes için hayvan nasıl 
bir makine ise, 18. yüzyılın materyalistlerine göre de in-

42san öyle bir makineydi."
"Hıristiyan ortağın kış uykusu" döneminden son-

ra, bilimlerin uzun ve yavaş evriminden çıkmış olan ma-
teryalizm, işte bu durumdaydı.

Dünyayı büyük bir mekanizma olarak kabul e-
den bu dönemin büyük yanılgısı, her şeyden, mekanik 
denilen bu bilimin yasalarına göre sonuç çıkarmak ol-
muştur. Hareket, basit bir mekanik hareket sayılarak, 
aynı olayların da durmadan yenilenmesi gerektiği düşü-
nülüyordu. Şeylerin makine yanı görülüyor ama yaşayan 
yanı görülmüyordu. Onun için bu materyalizme mekanik 
(ya da mekanikçi) materyalizm denir.

Bir örnek verelim: Bu materyalistler, düşünceyi 
nasıl açıklıyorlardı? Şöyle: "Nasıl karaciğer safrayı sal-
gılarsa, beyin de düşünceyi salgılar! Bu dar bir düşü-
nüştür!" Marks'ın materyalizmi, tersine, bir dizi açıklık 
getirir. Düşüncelerimiz yalnızca beyinden gelmez. Fi-
kirlerimizin, düşüncelerimizin niçin şöyle değil de böy-
le olduğunu anlamaya çalışmamız gerekir; o zaman, bi-
zim fikirlerimizi, toplumun, çevrenin vb. belirlediğinin 
farkına varırız. Mekanikçi materyalizm, düşünceyi basit 
bir mekanik olay olarak kabul eder. Oysa düşünce, daha 
üstün bir şeydir. "Mekanik yasaların da elbette ki işle-
diği, etkili olduğu, ama daha üst sıradan yasalarca daha 
geri plana atıldıkları kimyasal ve organik yapıdaki olay-
lara da yalnız tek başına mekaniğin uygulanması, klasik 
Fransız materyalizminin özgül, ama o dönem için kaçı-

43nılmaz darlıklarından biridir."

katı cisimlerin mekaniği, kısaca yerçekimi mekaniği 
belli bir olgunlaşma durumuna ulaşmıştı. Kimya henüz 
çocuksu, filojistik biçimiyle vardı. Biyoloji henüz kun-
daktan çıkmamıştı; bitkisel ve hayvansal organizmalar 
ancak kabaca incelenebilmişti ve ancak salt mekanik 
nedenlerle açıklanıyorlardı; Descartes için hayvan nasıl 
bir makine ise, 18. yüzyılın materyalistlerine göre de in-

42san öyle bir makineydi."
"Hıristiyan ortağın kış uykusu" döneminden son-

ra, bilimlerin uzun ve yavaş evriminden çıkmış olan ma-
teryalizm, işte bu durumdaydı.

Dünyayı büyük bir mekanizma olarak kabul e-
den bu dönemin büyük yanılgısı, her şeyden, mekanik 
denilen bu bilimin yasalarına göre sonuç çıkarmak ol-
muştur. Hareket, basit bir mekanik hareket sayılarak, 
aynı olayların da durmadan yenilenmesi gerektiği düşü-
nülüyordu. Şeylerin makine yanı görülüyor ama yaşayan 
yanı görülmüyordu. Onun için bu materyalizme mekanik 
(ya da mekanikçi) materyalizm denir.

Bir örnek verelim: Bu materyalistler, düşünceyi 
nasıl açıklıyorlardı? Şöyle: "Nasıl karaciğer safrayı sal-
gılarsa, beyin de düşünceyi salgılar! Bu dar bir düşü-
nüştür!" Marks'ın materyalizmi, tersine, bir dizi açıklık 
getirir. Düşüncelerimiz yalnızca beyinden gelmez. Fi-
kirlerimizin, düşüncelerimizin niçin şöyle değil de böy-
le olduğunu anlamaya çalışmamız gerekir; o zaman, bi-
zim fikirlerimizi, toplumun, çevrenin vb. belirlediğinin 
farkına varırız. Mekanikçi materyalizm, düşünceyi basit 
bir mekanik olay olarak kabul eder. Oysa düşünce, daha 
üstün bir şeydir. "Mekanik yasaların da elbette ki işle-
diği, etkili olduğu, ama daha üst sıradan yasalarca daha 
geri plana atıldıkları kimyasal ve organik yapıdaki olay-
lara da yalnız tek başına mekaniğin uygulanması, klasik 
Fransız materyalizminin özgül, ama o dönem için kaçı-

43nılmaz darlıklarından biridir."

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
122



İşte 18. yüzyıl materyalizminin birinci büyük 
yanlışı.

Bu yanılgının sonuçları şunlardı ki, o, genel ola-
rak tarihi, yani tarihsel gelişmenin bakış açısını, süreci 
bilmiyordu; bu materyalizm, dünyanın evrim gösterme-
diğini, düzenli aralıklarla birbirine benzer durumların 
yeniden ortaya çıktığını düşünüyordu, insanın ve hay-
vanların evrimi diye bir şeyi de aklından geçirmiyordu.

"Bu materyalizmin ikinci özgül darlığı, 
evreni bir süreç olarak, kesintisiz tarihsel ge-
lişme yolunda bir madde olarak kavramadaki 
yetersizliğidir. Bu, o çağda doğa bilimlerinin u-
laşmış oldukları düzeye ve bu doğa bilimlerine 

44 bağlı olan metafizik, yani anti-diyalektik felsefe 
tarzına uygun düşüyordu. Doğanın, aralıksız sü-
rüp giden bir hareket içinde olduğu biliniyordu. 
Ama, çağın fikirlerine göre, bu hareket, gene 
aynı şekilde aralıksız sürüp giden bir çember çi-
ziyordu ve bu yüzden de hiç ilerlemiyordu; dai-

45ma aynı sonuçları veriyordu."

İşte bu materyalizmin ikinci yanlışı.
Üçüncü yanılgısı, kendi düşüncelerine fazla dal-

ması, içine kapanmasıdır; bu materyalizm, insan eyle-
minin dünyadaki ve toplumdaki rolünü yeteri kadar gör-
müyordu. Marks'ın materyalizmi, dünyayı yalnız açıkla-
makla yetinmememizi, aynı zamanda, onu değiştirme-
miz gerektiğini de öğretir. İnsan, tarihte, dünyayı deği-
şikliğe uğratabilecek etkin bir öğedir.

Rus komünistlerinin eylemi, yalnızca devrimi 
hazırlamak, yapmak ve başarıya ulaştırmak yeteneğinin 
değil, aynı zamanda, 1918' den beri, büyük güçlüklerin 
ortasında sosyalizmi kurmak yeteneğinin de canlı bir ör-
neğidir.

İşte 18. yüzyıl materyalizminin birinci büyük 
yanlışı.

Bu yanılgının sonuçları şunlardı ki, o, genel ola-
rak tarihi, yani tarihsel gelişmenin bakış açısını, süreci 
bilmiyordu; bu materyalizm, dünyanın evrim gösterme-
diğini, düzenli aralıklarla birbirine benzer durumların 
yeniden ortaya çıktığını düşünüyordu, insanın ve hay-
vanların evrimi diye bir şeyi de aklından geçirmiyordu.

"Bu materyalizmin ikinci özgül darlığı, 
evreni bir süreç olarak, kesintisiz tarihsel ge-
lişme yolunda bir madde olarak kavramadaki 
yetersizliğidir. Bu, o çağda doğa bilimlerinin u-
laşmış oldukları düzeye ve bu doğa bilimlerine 

44 bağlı olan metafizik, yani anti-diyalektik felsefe 
tarzına uygun düşüyordu. Doğanın, aralıksız sü-
rüp giden bir hareket içinde olduğu biliniyordu. 
Ama, çağın fikirlerine göre, bu hareket, gene 
aynı şekilde aralıksız sürüp giden bir çember çi-
ziyordu ve bu yüzden de hiç ilerlemiyordu; dai-

45ma aynı sonuçları veriyordu."

İşte bu materyalizmin ikinci yanlışı.
Üçüncü yanılgısı, kendi düşüncelerine fazla dal-

ması, içine kapanmasıdır; bu materyalizm, insan eyle-
minin dünyadaki ve toplumdaki rolünü yeteri kadar gör-
müyordu. Marks'ın materyalizmi, dünyayı yalnız açıkla-
makla yetinmememizi, aynı zamanda, onu değiştirme-
miz gerektiğini de öğretir. İnsan, tarihte, dünyayı deği-
şikliğe uğratabilecek etkin bir öğedir.

Rus komünistlerinin eylemi, yalnızca devrimi 
hazırlamak, yapmak ve başarıya ulaştırmak yeteneğinin 
değil, aynı zamanda, 1918' den beri, büyük güçlüklerin 
ortasında sosyalizmi kurmak yeteneğinin de canlı bir ör-
neğidir.

 123Georges Politzer



Marksizm-öncesi materyalizm, bu insan eylemi 
46 anlayışının bilincinde değildi. O çağda, insan, ortamın

bir ürünüdür diye düşünülüyordu; oysa Marks bize öğ-
retiyor ki, ortam, insanın bir ürünüdür ve öyleyse insan 
da, başlangıçta verilen bazı koşullar altında, kendi öz 
etkinliğinin ürünüdür. İnsan nasıl ortamın etkisine uğ-
rarsa, kendisi de ortamı, toplumu değiştirebilir; öyleyse, 
buna göre, kendisini de değiştirebilir.

Demek ki, 18. yüzyılın materyalizmi, fazlaca dü-
şüncelerine dalıp kalıyordu, çünkü her şeyin bir tarihsel 
gelişmesi olduğunu bilmiyordu. Ama bu, o zaman için 
kaçınılmaz bir şeydi; çünkü bilimsel bilgiler, dünyayı ve 
şeyleri eski düşünme yönteminden, yani metafizikten 
başka bir yöntem kullanarak kavrayabilmek için yeteri 
kadar ileri gitmemişti.

OKUMA PARÇALARI
K. Marx-F. Engels, Kutsal Aile, s. 168-179
Karl Marx, Feuerbach Üzerine Tezler, Alman 

İdeolojisi, s. 20-26
Plehanov, Materyalizm Tarihi Üzerine Deneme 

(Holbach, Helvetius, Marx), Editions Sociales, 1957

YOKLAMA SORULARI

BİRİNCİ BÖLÜM
Pasteur, aynı zamanda, hem bilgin, hem de dinsel 

inanç sahibi nasıl olabiliyordu?

İKİNCİ BÖLÜM
Kitapları incelemenin aynı zamanda, hem zorun-

lu, hem de yetersiz olduğunu gösteriniz.

Marksizm-öncesi materyalizm, bu insan eylemi 
46 anlayışının bilincinde değildi. O çağda, insan, ortamın

bir ürünüdür diye düşünülüyordu; oysa Marks bize öğ-
retiyor ki, ortam, insanın bir ürünüdür ve öyleyse insan 
da, başlangıçta verilen bazı koşullar altında, kendi öz 
etkinliğinin ürünüdür. İnsan nasıl ortamın etkisine uğ-
rarsa, kendisi de ortamı, toplumu değiştirebilir; öyleyse, 
buna göre, kendisini de değiştirebilir.

Demek ki, 18. yüzyılın materyalizmi, fazlaca dü-
şüncelerine dalıp kalıyordu, çünkü her şeyin bir tarihsel 
gelişmesi olduğunu bilmiyordu. Ama bu, o zaman için 
kaçınılmaz bir şeydi; çünkü bilimsel bilgiler, dünyayı ve 
şeyleri eski düşünme yönteminden, yani metafizikten 
başka bir yöntem kullanarak kavrayabilmek için yeteri 
kadar ileri gitmemişti.

OKUMA PARÇALARI
K. Marx-F. Engels, Kutsal Aile, s. 168-179
Karl Marx, Feuerbach Üzerine Tezler, Alman 

İdeolojisi, s. 20-26
Plehanov, Materyalizm Tarihi Üzerine Deneme 

(Holbach, Helvetius, Marx), Editions Sociales, 1957

YOKLAMA SORULARI

BİRİNCİ BÖLÜM
Pasteur, aynı zamanda, hem bilgin, hem de dinsel 

inanç sahibi nasıl olabiliyordu?

İKİNCİ BÖLÜM
Kitapları incelemenin aynı zamanda, hem zorun-

lu, hem de yetersiz olduğunu gösteriniz.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
124



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
1. Diyalektik materyalizm neden antikçağda 

doğmadı?
2. Yunan antikçağından 18. yüzyıla kadar baş-

lıca materyalist akımları gösteriniz.
3. 18. yüzyıl materyalizminin yanlışları ve de-

ğerleri nelerdir?

YAZILI ÖDEV
Bir idealist ile bir materyalist arasında, tanrı ü-

zerine bir söyleşi tasarlayınız.

Dipnotlar

31 Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin So-
nu, s. 25
32 K. Marks- F. Engels, Kutsal Aile, Sol Yayınları, Ankara 1994, s. 171
33Marks-Engels, Kutsal Aile s. 172
34 Bakınız: Halk Klasikleri koleksiyonunda (Editions Sociales) yayın-
lanmış olan, Diderot (6 cilt), Holbach, Helvetius, La Mettrie ve 
Morelly ile, bir ölçüde de, Rousseau ve Voltaire'in metinleri.
35 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 18
36Aynı yapıt, s. 45
37 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 44
38 Bkz. Birinci Bölüm, VI
39 Tektanrıcılık (Monotheisme), Yunanca monos: bir tek - ve theos: 
“tanrı” sözlerinden oluşur.
40 Galilei davası için bakınız: P. Labérenne, L’Origine des Mondes, 
Editeurs, Français Réunis
41 Bakınız: PagesChoisies de I’Encyclopedie, “Les Classiques du 
Peuple”, Nations Sociales.
42 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 25
43 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 25
44 Bundan sonraki kısımda “metafizik yöntem”in incelenmesine 
başlayacağız.
45 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 26
46 Toplumsal ortam sözkonusudur.

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
1. Diyalektik materyalizm neden antikçağda 

doğmadı?
2. Yunan antikçağından 18. yüzyıla kadar baş-

lıca materyalist akımları gösteriniz.
3. 18. yüzyıl materyalizminin yanlışları ve de-

ğerleri nelerdir?

YAZILI ÖDEV
Bir idealist ile bir materyalist arasında, tanrı ü-

zerine bir söyleşi tasarlayınız.

Dipnotlar

31 Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin So-
nu, s. 25
32 K. Marks- F. Engels, Kutsal Aile, Sol Yayınları, Ankara 1994, s. 171
33Marks-Engels, Kutsal Aile s. 172
34 Bakınız: Halk Klasikleri koleksiyonunda (Editions Sociales) yayın-
lanmış olan, Diderot (6 cilt), Holbach, Helvetius, La Mettrie ve 
Morelly ile, bir ölçüde de, Rousseau ve Voltaire'in metinleri.
35 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 18
36Aynı yapıt, s. 45
37 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 44
38 Bkz. Birinci Bölüm, VI
39 Tektanrıcılık (Monotheisme), Yunanca monos: bir tek - ve theos: 
“tanrı” sözlerinden oluşur.
40 Galilei davası için bakınız: P. Labérenne, L’Origine des Mondes, 
Editeurs, Français Réunis
41 Bakınız: PagesChoisies de I’Encyclopedie, “Les Classiques du 
Peuple”, Nations Sociales.
42 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 25
43 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 25
44 Bundan sonraki kısımda “metafizik yöntem”in incelenmesine 
başlayacağız.
45 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 26
46 Toplumsal ortam sözkonusudur.

 125Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
126



ÜÇÜNCÜ KISIM
METAFİZİĞİN İNCELENMESİ

TEK BÖLÜM
METAFİZİK YÖNTEM NEDİR?

I. Bu yöntemin temel özellikleri
1. temel özellik: Özdeşlik ilkesi
2. temel özellik: Şeylerden ayırma 

(tecrit)
3. temel özellik: Sonsuz ve aşılmaz 

bölmeler

4. temel özellik: Karşıtların karşı 

karşıya konması
II. Özet
III. Metafizik doğa anlayışı
IV. Metafizik toplum anlayışı
V. Metafizik düşünce anlayışı
VI. Mantık nedir?
VII. "Metafizik" sözcüğünün açıklaması

Biliyoruz ki, 18. yüzyıl materyalistlerinin yanlış-
ları, onların düşünüş biçimlerinden, onların, "metafizik 
yöntem" dediğimiz özel araştırma yöntemlerinden gel-
mektedir. Öyleyse, metafizik yöntem, özel bir dünya an-
layışını anlatır ve belirtmemiz gerekir ki, nasıl marksist 
materyalizmi, marksizm-öncesi materyalizmin karşısı-
na koyuyorsak, diyalektik materyalizmi de metafizik 
materyalizmin karşısına koyuyoruz.

Bunun için, daha sonra, karşıtı diyalektik mater-
yalizmi incelemek için şimdi bu "metafizik" yöntemin ne 
olduğunu öğrenmemiz gerekir.

ÜÇÜNCÜ KISIM
METAFİZİĞİN İNCELENMESİ

TEK BÖLÜM
METAFİZİK YÖNTEM NEDİR?

I. Bu yöntemin temel özellikleri
1. temel özellik: Özdeşlik ilkesi
2. temel özellik: Şeylerden ayırma 

(tecrit)
3. temel özellik: Sonsuz ve aşılmaz 

bölmeler

4. temel özellik: Karşıtların karşı 

karşıya konması
II. Özet
III. Metafizik doğa anlayışı
IV. Metafizik toplum anlayışı
V. Metafizik düşünce anlayışı
VI. Mantık nedir?
VII. "Metafizik" sözcüğünün açıklaması

Biliyoruz ki, 18. yüzyıl materyalistlerinin yanlış-
ları, onların düşünüş biçimlerinden, onların, "metafizik 
yöntem" dediğimiz özel araştırma yöntemlerinden gel-
mektedir. Öyleyse, metafizik yöntem, özel bir dünya an-
layışını anlatır ve belirtmemiz gerekir ki, nasıl marksist 
materyalizmi, marksizm-öncesi materyalizmin karşısı-
na koyuyorsak, diyalektik materyalizmi de metafizik 
materyalizmin karşısına koyuyoruz.

Bunun için, daha sonra, karşıtı diyalektik mater-
yalizmi incelemek için şimdi bu "metafizik" yöntemin ne 
olduğunu öğrenmemiz gerekir.

 127Georges Politzer



I. BU YÖNTEMİN TEMEL ÖZELLİKLERİ

Burada "Hegel'in 'metafizik' yöntem dediği... es-
47 ki araştırma ve düşünme yöntemini" inceleyeceğiz.

Hemen basit bir gözlemle işe başlayalım. İnsan-
ların çoğuna, hangisi daha doğal gelir: hareket mi, hare-
ketsizlik mi? Onlara göre şeylerin olağan (normal) duru-
mu nedir: durgunluk mu, değişkenlik mi?

Genellikle, hareketten önce durgunluğun varol-
duğu ve bir şeyin harekete başlayabilmesi için önce dur-
gunluk halinde bulunduğu düşünülür.

Kutsal kitap da, bize, tanrı tarafından yaratılmış 
olan evrenden önce, hareketsiz sonsuzluğun, yani dur-
gunluğun varolduğunu söylüyor.

İşte sık sık kullandığımız bazı sözcükler: dur-
gunluk ve hareketsizlik, hareket ve değişme. Ama bu son 
iki sözcük, eş anlamlı değillerdir.

Hareket, sözcüğün dar anlamında, yer değiştir-
medir. Örnek: düşen bir taş, yürüyen bir tren hareket 
halindedir.

Değişme, sözcüğün tam anlamıyla, bir biçimden 
başka bir biçime geçmektir. Yapraklarını döken bir ağaç, 
biçim değiştirmiştir. Ama değişiklik aynı zamanda bir 
durumdan başka bir duruma geçiştir. Örnek: hava solu-
nulamaz hale gelmiş; bu değişmedir.

Şu halde, hareket, yer değiştirme anlamına gelir; 
değişme, değişiklik ise, biçim ya da durum değiştirmek 
demektir. Anlam karışıklığını önlemek için bu ayrıma 
saygı göstereceğiz (diyalektiği incelediğimiz zaman bu 
sözcüklerin anlamlarını yeniden görmemiz gerekecek).

Görmüş bulunuyoruz ki, genel bir biçimde, hare-
ket ve değişmenin durgunluktan daha az olağan olduğu 
düşünülür, ve biz, şeyleri, değişmesiz ve durgun saymayı 
yeğ tutarız.

Örnek: Biz, bir çift sarı ayakkabı aldık, bir zaman 

I. BU YÖNTEMİN TEMEL ÖZELLİKLERİ

Burada "Hegel'in 'metafizik' yöntem dediği... es-
47 ki araştırma ve düşünme yöntemini" inceleyeceğiz.

Hemen basit bir gözlemle işe başlayalım. İnsan-
ların çoğuna, hangisi daha doğal gelir: hareket mi, hare-
ketsizlik mi? Onlara göre şeylerin olağan (normal) duru-
mu nedir: durgunluk mu, değişkenlik mi?

Genellikle, hareketten önce durgunluğun varol-
duğu ve bir şeyin harekete başlayabilmesi için önce dur-
gunluk halinde bulunduğu düşünülür.

Kutsal kitap da, bize, tanrı tarafından yaratılmış 
olan evrenden önce, hareketsiz sonsuzluğun, yani dur-
gunluğun varolduğunu söylüyor.

İşte sık sık kullandığımız bazı sözcükler: dur-
gunluk ve hareketsizlik, hareket ve değişme. Ama bu son 
iki sözcük, eş anlamlı değillerdir.

Hareket, sözcüğün dar anlamında, yer değiştir-
medir. Örnek: düşen bir taş, yürüyen bir tren hareket 
halindedir.

Değişme, sözcüğün tam anlamıyla, bir biçimden 
başka bir biçime geçmektir. Yapraklarını döken bir ağaç, 
biçim değiştirmiştir. Ama değişiklik aynı zamanda bir 
durumdan başka bir duruma geçiştir. Örnek: hava solu-
nulamaz hale gelmiş; bu değişmedir.

Şu halde, hareket, yer değiştirme anlamına gelir; 
değişme, değişiklik ise, biçim ya da durum değiştirmek 
demektir. Anlam karışıklığını önlemek için bu ayrıma 
saygı göstereceğiz (diyalektiği incelediğimiz zaman bu 
sözcüklerin anlamlarını yeniden görmemiz gerekecek).

Görmüş bulunuyoruz ki, genel bir biçimde, hare-
ket ve değişmenin durgunluktan daha az olağan olduğu 
düşünülür, ve biz, şeyleri, değişmesiz ve durgun saymayı 
yeğ tutarız.

Örnek: Biz, bir çift sarı ayakkabı aldık, bir zaman 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
128



sonra, birçok onarımdan (pençe, topuk değiştirme, bir-
çok yamadan) sonra, biz, gene de "sarı ayakkabılarımı 
giyeceğim" diyoruz, onların artık o aynı ayakkabılar ol-
madıklarını hiç hesaba katmıyoruz. Onlar, bizim için, 
hep şu zaman, bu fiyata satın aldığımız sarı ayakkabılar-
dır. Ayakkabılarınızda sonradan meydana gelen değiş-
meyi dikkate almıyoruz. Onlar daima aynıdırlar, onlar 
özdeştirler. Biz, yalnız özdeşliği gördüğümüz için, sanki 
önemli bir şey olmamış gibi, değişikliği önemsemiyoruz. 
İşte bu da:

1. Metafizik yöntemin birinci temel özelliği: Öz-
deşlik ilkesi.

Bu olaylar karşısında hareketsizliği harekete, öz-
deşliği değişmeye tercih etmekten ibarettir.

Bu tercih, metafizik yönteminin birinci temel ö-
zelliğini oluşturur ve bütün bir dünya anlayışından ileri 
gelir. Evren dondurulmuş gibi düşünülür, diyecektir 
Engels. Doğa için, toplum ve insan için de aynı şey düşü-
nülecek. Onun için sık sık "güneşin altında yeni olan bir 
şey yok" diye iddia edilir. Bu, evren hareketsiz ve özdeş 
kalmış olduğundan, sonsuzdan beri, hiçbir değişme 
olmamıştır demektir. Bununla, aynı zamanda, dönem 
dönem aynı olaylara dönüldüğü de anlatılır. Tanrı, 
balıkları, kuşları, memelileri vb. oluşturarak dünyayı 
yarattı ve o zamandan beri hiçbir şey değişmedi, dünya 
kımıldamadı. Gene denir ki, "insanlar hep aynıdır", 
sanki insanlar sonsuzdan beri değişmedi.

Her gün kullanılan bu deyimler bizim içimizde ta 
derinlere kadar kök salmış olan bir anlayışın yansısı-
dırlar ve egemen sınıflar bu yanlıştan sonuna kadar ya-
rarlanır.

Sosyalizm eleştirilirken, çok sevdikleri kanıt-
lardan birini, “insan bencildir”, onu zor altında tutmak 
için savaşımcı bir baskı zorunludur, yoksa karışıklık e-

sonra, birçok onarımdan (pençe, topuk değiştirme, bir-
çok yamadan) sonra, biz, gene de "sarı ayakkabılarımı 
giyeceğim" diyoruz, onların artık o aynı ayakkabılar ol-
madıklarını hiç hesaba katmıyoruz. Onlar, bizim için, 
hep şu zaman, bu fiyata satın aldığımız sarı ayakkabılar-
dır. Ayakkabılarınızda sonradan meydana gelen değiş-
meyi dikkate almıyoruz. Onlar daima aynıdırlar, onlar 
özdeştirler. Biz, yalnız özdeşliği gördüğümüz için, sanki 
önemli bir şey olmamış gibi, değişikliği önemsemiyoruz. 
İşte bu da:

1. Metafizik yöntemin birinci temel özelliği: Öz-
deşlik ilkesi.

Bu olaylar karşısında hareketsizliği harekete, öz-
deşliği değişmeye tercih etmekten ibarettir.

Bu tercih, metafizik yönteminin birinci temel ö-
zelliğini oluşturur ve bütün bir dünya anlayışından ileri 
gelir. Evren dondurulmuş gibi düşünülür, diyecektir 
Engels. Doğa için, toplum ve insan için de aynı şey düşü-
nülecek. Onun için sık sık "güneşin altında yeni olan bir 
şey yok" diye iddia edilir. Bu, evren hareketsiz ve özdeş 
kalmış olduğundan, sonsuzdan beri, hiçbir değişme 
olmamıştır demektir. Bununla, aynı zamanda, dönem 
dönem aynı olaylara dönüldüğü de anlatılır. Tanrı, 
balıkları, kuşları, memelileri vb. oluşturarak dünyayı 
yarattı ve o zamandan beri hiçbir şey değişmedi, dünya 
kımıldamadı. Gene denir ki, "insanlar hep aynıdır", 
sanki insanlar sonsuzdan beri değişmedi.

Her gün kullanılan bu deyimler bizim içimizde ta 
derinlere kadar kök salmış olan bir anlayışın yansısı-
dırlar ve egemen sınıflar bu yanlıştan sonuna kadar ya-
rarlanır.

Sosyalizm eleştirilirken, çok sevdikleri kanıt-
lardan birini, “insan bencildir”, onu zor altında tutmak 
için savaşımcı bir baskı zorunludur, yoksa karışıklık e-

 129Georges Politzer



gemen olurdu kanıtını öne sürerler. Bu da, gene, insanın 
her zaman için değişmez bir doğası olduğunu düşünen 
bu metafizik anlayışın sonucudur.

Elbette, birdenbire komünist bir düzende yaşa-
ma olanağına sahip olsaydık, yani ürünler, herkesin e-
meğine göre değil de gereksinmesine göre paylaştırılma-
ya hemen kalkışılsaydı, besbelli ki, gereksinmesinden 
fazlasına sahip olma heveslerini karşılamak isteyenlerin 
saldırısına uğrayacak ve böyle bir toplum yönetilemeye-
cekti. Bu böyle olmakla birlikte, gene de komünist top-
lum yukarıda belirtildiği gibidir ve bu da akla-uygundur. 
Ama içimizde kök salmış metafizik bir anlayış yüzün-
dendir ki, göreli olarak, geleceğin insanının, uzak bir 
gelecekte de bugünün insanına benzer bir biçimde yaşa-
yacağını tasarlıyoruz.

Bu bakımdan, sosyalist ya da komünist toplumun 
yaşanabilir bir toplum olmadığı, çünkü insanın bencil 
olduğu ifade edilirken, toplum değiştiği zaman insanın 
da değişeceği unutuluyor.

Sovyetler Birliği üzerine, her gün birtakım eleş-
tiriler işitilir. Bu eleştiriler, onları dile getirenlerin şeyle-
ri kavramadaki güçsüzlüklerini gözlerimizin önüne 
sermektedir. Bu, onların metafizik bir dünya anlayışına 
sahip olmalarından, şeyleri metafizik bir biçimde anla-
malarından ileri gelir.

Verebileceğimiz birçok örnekten yalnızca şunu 
ele alalım: Bize diyorlar ki, "Sovyetler Birliği'nde, bir 
işçi, ürettiklerinin toplam değerine karşılık olmayan bir 
ücret almaktadır; demek ki bir artı-değer vardır, yani 
onun ücretinden bir miktar alınmaktadır. Öyleyse çalın-
maktadır. Fransa'da da durum aynıdır, işçiler sömürülü-
yor; şu halde bir Sovyet işçisi ile bir Fransız işçisi 
arasında fark yoktur.”

Metafizik anlayış bu örneğin neresindedir? Bu 
anlayış, burada, iki tip toplum olduğunun dikkate alın-

gemen olurdu kanıtını öne sürerler. Bu da, gene, insanın 
her zaman için değişmez bir doğası olduğunu düşünen 
bu metafizik anlayışın sonucudur.

Elbette, birdenbire komünist bir düzende yaşa-
ma olanağına sahip olsaydık, yani ürünler, herkesin e-
meğine göre değil de gereksinmesine göre paylaştırılma-
ya hemen kalkışılsaydı, besbelli ki, gereksinmesinden 
fazlasına sahip olma heveslerini karşılamak isteyenlerin 
saldırısına uğrayacak ve böyle bir toplum yönetilemeye-
cekti. Bu böyle olmakla birlikte, gene de komünist top-
lum yukarıda belirtildiği gibidir ve bu da akla-uygundur. 
Ama içimizde kök salmış metafizik bir anlayış yüzün-
dendir ki, göreli olarak, geleceğin insanının, uzak bir 
gelecekte de bugünün insanına benzer bir biçimde yaşa-
yacağını tasarlıyoruz.

Bu bakımdan, sosyalist ya da komünist toplumun 
yaşanabilir bir toplum olmadığı, çünkü insanın bencil 
olduğu ifade edilirken, toplum değiştiği zaman insanın 
da değişeceği unutuluyor.

Sovyetler Birliği üzerine, her gün birtakım eleş-
tiriler işitilir. Bu eleştiriler, onları dile getirenlerin şeyle-
ri kavramadaki güçsüzlüklerini gözlerimizin önüne 
sermektedir. Bu, onların metafizik bir dünya anlayışına 
sahip olmalarından, şeyleri metafizik bir biçimde anla-
malarından ileri gelir.

Verebileceğimiz birçok örnekten yalnızca şunu 
ele alalım: Bize diyorlar ki, "Sovyetler Birliği'nde, bir 
işçi, ürettiklerinin toplam değerine karşılık olmayan bir 
ücret almaktadır; demek ki bir artı-değer vardır, yani 
onun ücretinden bir miktar alınmaktadır. Öyleyse çalın-
maktadır. Fransa'da da durum aynıdır, işçiler sömürülü-
yor; şu halde bir Sovyet işçisi ile bir Fransız işçisi 
arasında fark yoktur.”

Metafizik anlayış bu örneğin neresindedir? Bu 
anlayış, burada, iki tip toplum olduğunun dikkate alın-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
130



mamasında, iki toplum arasındaki ayrılıkların hesaba 
katılmamasındadır. Burada ve orada, her iki ülkede, artı-
değerin varolduğunu sanmak da, insanın ve makinenin 
artık Fransa'daki ile aynı ekonomik ve toplumsal anlamı 
olmayan SSCB'de ortaya çıkan değişmeleri dikkate 
almaksızın, metafizik bir biçimde düşünmek demektir. 
Oysa, bizim ülkemizde, emeğini sömürmek için insan ve 
makine (patronun hizmetinde) üretmek için vardır. SSCB'-
de ise, insan, kendi emeğinin meyvesinden yararlanmak 
için ve makine (insanın hizmetinde) üretmek için vardır. 
Fransa'da artı-değer patrona gider, SSCB'de ise sosyalist 
devlete, yani sömürücü olmayan ortaklığa gider. Şeyler 
değişmiştir.

Şu halde; bu örnekte görüyoruz ki, yargılama 
yanlışları, iyi niyetli olanlarda, metafizik bir düşünce 
yönteminden, özellikle bu yöntemin birinci temel özelli-
ğinin, yani değişime değer vermemek, hareketsizliği 
seçmek ya da kısaca, özdeşliği sonsuzlaştırmaya yönelik 
olmak biçiminde kendini gösteren temel özelliğin uygu-
lanmasından ileri gelmektedir.

Peki ama nedir bu özdeşlik? Diyelim ki, 1 Ocak 
1935'te tamamlanan bir evin yapılışını gördük. 1 Ocak 
1936'da ve bunu izleyen diğer yıllarda, bu evin, özdeş 
bir ev olduğunu söyleyeceğiz, çünkü hep iki katlıdır, ön 
yüzünde hep yirmi penceresi ve iki kapısı vb. vardır, çün-
kü o hep aynı kalıyor, değişmiyor, farklı değildir. Demek 
ki, özdeş olmak, aynı kalmaktır, başka olmamaktır. Ama 
gene de bu ev değişmiştir! O yalnızca ilk bakışta, yüzey-
sel olarak, aynı kalıyor. Şeyleri daha yakından gören 
mimar ya da duvarcı ustası, evin yapılışından bir hafta 
sonra artık onun aynı ev olmadığını iyi bilir: şurada bu-
rada küçük bir çatlak oluşmuştur, şurada bir taş oyna-
mıştır, ötede rengi solmuştur vb.. Şu halde şeyler, ancak 
"kaba olarak" düşünüldüklerinde, özdeş gibi görünürler. 
Ayrıntılarıyla tahlil edildiklerinde, durmadan değiştikle-

mamasında, iki toplum arasındaki ayrılıkların hesaba 
katılmamasındadır. Burada ve orada, her iki ülkede, artı-
değerin varolduğunu sanmak da, insanın ve makinenin 
artık Fransa'daki ile aynı ekonomik ve toplumsal anlamı 
olmayan SSCB'de ortaya çıkan değişmeleri dikkate 
almaksızın, metafizik bir biçimde düşünmek demektir. 
Oysa, bizim ülkemizde, emeğini sömürmek için insan ve 
makine (patronun hizmetinde) üretmek için vardır. SSCB'-
de ise, insan, kendi emeğinin meyvesinden yararlanmak 
için ve makine (insanın hizmetinde) üretmek için vardır. 
Fransa'da artı-değer patrona gider, SSCB'de ise sosyalist 
devlete, yani sömürücü olmayan ortaklığa gider. Şeyler 
değişmiştir.

Şu halde; bu örnekte görüyoruz ki, yargılama 
yanlışları, iyi niyetli olanlarda, metafizik bir düşünce 
yönteminden, özellikle bu yöntemin birinci temel özelli-
ğinin, yani değişime değer vermemek, hareketsizliği 
seçmek ya da kısaca, özdeşliği sonsuzlaştırmaya yönelik 
olmak biçiminde kendini gösteren temel özelliğin uygu-
lanmasından ileri gelmektedir.

Peki ama nedir bu özdeşlik? Diyelim ki, 1 Ocak 
1935'te tamamlanan bir evin yapılışını gördük. 1 Ocak 
1936'da ve bunu izleyen diğer yıllarda, bu evin, özdeş 
bir ev olduğunu söyleyeceğiz, çünkü hep iki katlıdır, ön 
yüzünde hep yirmi penceresi ve iki kapısı vb. vardır, çün-
kü o hep aynı kalıyor, değişmiyor, farklı değildir. Demek 
ki, özdeş olmak, aynı kalmaktır, başka olmamaktır. Ama 
gene de bu ev değişmiştir! O yalnızca ilk bakışta, yüzey-
sel olarak, aynı kalıyor. Şeyleri daha yakından gören 
mimar ya da duvarcı ustası, evin yapılışından bir hafta 
sonra artık onun aynı ev olmadığını iyi bilir: şurada bu-
rada küçük bir çatlak oluşmuştur, şurada bir taş oyna-
mıştır, ötede rengi solmuştur vb.. Şu halde şeyler, ancak 
"kaba olarak" düşünüldüklerinde, özdeş gibi görünürler. 
Ayrıntılarıyla tahlil edildiklerinde, durmadan değiştikle-

 131Georges Politzer



ri anlaşılır.
Öyleyse, metafizik yöntemin birinci temel özelli-

ğinin, pratik sonuçları nelerdir?
Biz, şeylerde özdeşlik görmeyi, yani onları aynı 

kalmış görmeyi daha çok bildiğimiz için, örneğin şöyle 
diyoruz:! Yaşam yaşamdır ve ölüm ölümdür! İddia ediyo-
ruz ki, yaşam (aynı) yaşam olarak kalıyor, ölüm de aynı 
ölüm olarak kalıyor; her şey bunun gibi.

Şeyleri kendi özdeşligi içinde düşünmeye 
alıştığımız için, onları birbirlerinden ayırıyoruz. "Bir 
sandalye, bir sandalyedir" demek, doğal bir gerçeği 
belirtmektir, ama bu, özdeşlik üzerine parmak basmak 
ve aynı zamanda, bu bir sandalye değildir, bir başka 
şeydir, demektir.

Bunu söylemek o kadar doğal bir şeydir ki, onun 
altını çizerek belirtmek, çocukça görünür. Aynı türden 
fikirlerle şöyle diyeceğiz: "At, attır ve at olmayan bir 
başka şeydir". Şu halde sandalyeyi bir yana, atı bir yana 
ayırıyoruz ve her şey için aynı şeyi yapıyoruz. Böylece, 
şeyleri kesinlikle birbirinden ayırarak, ayırdediyoruz, 
ve dünyayı ayırdedilmiş şeylerin bir koleksiyonu haline 
dönüştürüyoruz, bu da:

2. Metafizik yöntemin ikinci temel özelliği: 
Şeylerden ayırma (tecrit).

Şimdi söylediklerimiz bize öyle doğal görünür ki, 
bunu söylemek de ne oluyor diye kendi kendine sorabilir 
insan. Göreceğiz ki, her şeye karşın bunu söylemek zo-
runlu idi, çünkü bu düşünüş tarzı, bizi şeyleri belli bir 
açıdan görmeye götürür.

Ve gene bu yöntemin ikinci temel özelliğini de, 
pratik sonuçlarıyla değerlendireceğiz.

Günlük yaşamda, hayvanları ele alır ve onlar 
hakkında, varlıkları birbirinden ayırarak düşünürsek, 
başka başka cinslerden ve türlerden olan varlıklar ara-

ri anlaşılır.
Öyleyse, metafizik yöntemin birinci temel özelli-

ğinin, pratik sonuçları nelerdir?
Biz, şeylerde özdeşlik görmeyi, yani onları aynı 

kalmış görmeyi daha çok bildiğimiz için, örneğin şöyle 
diyoruz:! Yaşam yaşamdır ve ölüm ölümdür! İddia ediyo-
ruz ki, yaşam (aynı) yaşam olarak kalıyor, ölüm de aynı 
ölüm olarak kalıyor; her şey bunun gibi.

Şeyleri kendi özdeşligi içinde düşünmeye 
alıştığımız için, onları birbirlerinden ayırıyoruz. "Bir 
sandalye, bir sandalyedir" demek, doğal bir gerçeği 
belirtmektir, ama bu, özdeşlik üzerine parmak basmak 
ve aynı zamanda, bu bir sandalye değildir, bir başka 
şeydir, demektir.

Bunu söylemek o kadar doğal bir şeydir ki, onun 
altını çizerek belirtmek, çocukça görünür. Aynı türden 
fikirlerle şöyle diyeceğiz: "At, attır ve at olmayan bir 
başka şeydir". Şu halde sandalyeyi bir yana, atı bir yana 
ayırıyoruz ve her şey için aynı şeyi yapıyoruz. Böylece, 
şeyleri kesinlikle birbirinden ayırarak, ayırdediyoruz, 
ve dünyayı ayırdedilmiş şeylerin bir koleksiyonu haline 
dönüştürüyoruz, bu da:

2. Metafizik yöntemin ikinci temel özelliği: 
Şeylerden ayırma (tecrit).

Şimdi söylediklerimiz bize öyle doğal görünür ki, 
bunu söylemek de ne oluyor diye kendi kendine sorabilir 
insan. Göreceğiz ki, her şeye karşın bunu söylemek zo-
runlu idi, çünkü bu düşünüş tarzı, bizi şeyleri belli bir 
açıdan görmeye götürür.

Ve gene bu yöntemin ikinci temel özelliğini de, 
pratik sonuçlarıyla değerlendireceğiz.

Günlük yaşamda, hayvanları ele alır ve onlar 
hakkında, varlıkları birbirinden ayırarak düşünürsek, 
başka başka cinslerden ve türlerden olan varlıklar ara-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
132



sında ortak olan şeyleri görmeyiz. Bir at, bir attır ve bir 
inek, bir inektir. Onlar arasında hiçbir ilişki yoktur.

Bu, hayvanları, kesin olarak birbirlerinden ayı-
rarak sınıflandıran ve onlar arasında hiçbir ilişki görme-
yen eski zoolojinin bakış açısıdır. Bu da, gene metafizik 
yöntemin uygulanmasının sonuçlarından biridir.

Bir başka örnek olarak şunu alabiliriz: Burjuvazi, 
bilimin bilim olarak, felsefenin felsefe olarak, siyasetin 
de siyaset olarak kalmasını ister; ve kuşkusuz, üçü 
arasında ortak hiçbir şey, kesin olarak herhangi bir ilişki 
yoktur, der.

Böyle bir uslamlamanın pratik sonucu şudur: 
Bilgin, bilgin olarak kalmalıdır, bilimi felsefeye, siyase-
te karıştırmamalıdır. Bir filozof için de, bir siyaset adamı 
için de durum aynı olacaktır.

İyi niyetli bir insan böyle düşündüğü zaman, bir 
metafizikçi olarak uslamlama yürütüyor denilebilir. İn-
giliz yazarı Wells, birkaç yıl önce, büyük yazar Maksim 
Gorki'yi ziyaret etmek üzere Sovyetler Birliği'ne gitti. 
Gorki'ye, siyasetle uğraşmayacak bir edebiyatçılar kulü-
bü kurmayı önerdi, çünkü, onun kafasında, edebiyat e-
debiyattı ve siyaset siyasetti. Gorki ve arkadaşlarının gül-
meye başladığını gören Wells üzülmüş. Ne var ki, Wells, 
yazarı, toplumun dışında yaşayan bir adam olarak görü-
yor ve öyle kavrıyordu; oysa Gorki ve arkadaşları, yaşa-
mın böyle olmadığını, gerçekte, her şeyin -istense de, 
istenmese de- birbirine bağlı olduğunu biliyorlardı.

Günlük yaşamın pratiği içinde, şeyleri sınıflan-
dırmaya, birbirlerinden ayırmaya, onları yalnız kendi-
leri için görmeye ve incelemeye çalışıyoruz. Marksist ol-
mayanlar, genellikle devleti toplumdan ayırarak, toplum 
biçiminden bağımsız olarak görürler. Böyle düşünmek, 
devleti toplumdan yalıtmak, onu gerçekte olan ilişkile-
rinden ayırmak demektir.

İnsanı öteki insanlardan, çevresinden, toplum-

sında ortak olan şeyleri görmeyiz. Bir at, bir attır ve bir 
inek, bir inektir. Onlar arasında hiçbir ilişki yoktur.

Bu, hayvanları, kesin olarak birbirlerinden ayı-
rarak sınıflandıran ve onlar arasında hiçbir ilişki görme-
yen eski zoolojinin bakış açısıdır. Bu da, gene metafizik 
yöntemin uygulanmasının sonuçlarından biridir.

Bir başka örnek olarak şunu alabiliriz: Burjuvazi, 
bilimin bilim olarak, felsefenin felsefe olarak, siyasetin 
de siyaset olarak kalmasını ister; ve kuşkusuz, üçü 
arasında ortak hiçbir şey, kesin olarak herhangi bir ilişki 
yoktur, der.

Böyle bir uslamlamanın pratik sonucu şudur: 
Bilgin, bilgin olarak kalmalıdır, bilimi felsefeye, siyase-
te karıştırmamalıdır. Bir filozof için de, bir siyaset adamı 
için de durum aynı olacaktır.

İyi niyetli bir insan böyle düşündüğü zaman, bir 
metafizikçi olarak uslamlama yürütüyor denilebilir. İn-
giliz yazarı Wells, birkaç yıl önce, büyük yazar Maksim 
Gorki'yi ziyaret etmek üzere Sovyetler Birliği'ne gitti. 
Gorki'ye, siyasetle uğraşmayacak bir edebiyatçılar kulü-
bü kurmayı önerdi, çünkü, onun kafasında, edebiyat e-
debiyattı ve siyaset siyasetti. Gorki ve arkadaşlarının gül-
meye başladığını gören Wells üzülmüş. Ne var ki, Wells, 
yazarı, toplumun dışında yaşayan bir adam olarak görü-
yor ve öyle kavrıyordu; oysa Gorki ve arkadaşları, yaşa-
mın böyle olmadığını, gerçekte, her şeyin -istense de, 
istenmese de- birbirine bağlı olduğunu biliyorlardı.

Günlük yaşamın pratiği içinde, şeyleri sınıflan-
dırmaya, birbirlerinden ayırmaya, onları yalnız kendi-
leri için görmeye ve incelemeye çalışıyoruz. Marksist ol-
mayanlar, genellikle devleti toplumdan ayırarak, toplum 
biçiminden bağımsız olarak görürler. Böyle düşünmek, 
devleti toplumdan yalıtmak, onu gerçekte olan ilişkile-
rinden ayırmak demektir.

İnsanı öteki insanlardan, çevresinden, toplum-

 133Georges Politzer



dan yalıtıp ondan sözedildiğinde de, aynı yanlış yapılır. 
Makinenin de, üretimde bulunduğu toplumdan yalıtıla-
rak kendisi için makine olarak düşünülmesi, şu yanlış 
anlayışa benzer: "Paris'te makine, Moskova'da makine; 
burada da, orda da artı-değer, hiçbir fark yok, tıpatıp ay-
nı şeyler".

Bununla birlikte, bu sürekli okunan ve okuyan-
ların benimsedikleri bir düşünüş tarzıdır, çünkü, alışıla-
gelen ve genel olan bakış açısı, şeyleri böler, (birbirin-
den) ayırır. Bu metafizik yöntemin alışılmış bir temel ö-
zelliğidir.

3. Üçüncü temel özellik: Sonsuz ve aşılmaz bölmeler.
Şeyleri, değişmeyen ve hareketsiz olarak düşün-

meyi tercih ettikten sonra, biz, onları sınıflandırdık, on-
lardan kataloglar yaptık, böylelikle de, onlar arasında 
birbirleriyle olabilecek ilişkilerini bize unutturan böl-
meler yarattık.

Bu biçimde görmek ve karara varmak, bizi, bu 
bölmelerin bir zaman varolduklarında, her zaman varo-
lacaklarını (bir at, bir attır) ve mutlak, aşılmaz ve sonsuz 
olduklarını sanmaya götürür. İşte metafizik yöntemin 
üçüncü temel özelliği.

Ama bu yöntemden sözettiğimiz zaman dikkat 
etmemiz gerekir; çünkü biz marksistler, kapitalist top-
lumda, iki sınıfın, burjuvazi ile proletaryanın varolduğu-
nu söylediğimiz, bölmeler yaptığımız zaman, bizim de, 
metafizik görüşle kolkola girdiğimiz sanılabilir. Ancak, 
yalnızca bölmeler yapmış olmakla, metafizikçi olunmaz, 
bu bölmeleri yapış biçimiyle, bu bölmeler arasında bu-
lunan farkları ve ilişkileri yerleştiriş tarzıyla metafizikçi 
olunur.

Biz, toplumda iki sınıf var dediğimiz zaman, bur-
juvazi, örneğin, hemen zenginler ve yoksullar var diye 
düşünür. Ve kuşkusuz, bize, "Her zaman zenginler ve 

dan yalıtıp ondan sözedildiğinde de, aynı yanlış yapılır. 
Makinenin de, üretimde bulunduğu toplumdan yalıtıla-
rak kendisi için makine olarak düşünülmesi, şu yanlış 
anlayışa benzer: "Paris'te makine, Moskova'da makine; 
burada da, orda da artı-değer, hiçbir fark yok, tıpatıp ay-
nı şeyler".

Bununla birlikte, bu sürekli okunan ve okuyan-
ların benimsedikleri bir düşünüş tarzıdır, çünkü, alışıla-
gelen ve genel olan bakış açısı, şeyleri böler, (birbirin-
den) ayırır. Bu metafizik yöntemin alışılmış bir temel ö-
zelliğidir.

3. Üçüncü temel özellik: Sonsuz ve aşılmaz bölmeler.
Şeyleri, değişmeyen ve hareketsiz olarak düşün-

meyi tercih ettikten sonra, biz, onları sınıflandırdık, on-
lardan kataloglar yaptık, böylelikle de, onlar arasında 
birbirleriyle olabilecek ilişkilerini bize unutturan böl-
meler yarattık.

Bu biçimde görmek ve karara varmak, bizi, bu 
bölmelerin bir zaman varolduklarında, her zaman varo-
lacaklarını (bir at, bir attır) ve mutlak, aşılmaz ve sonsuz 
olduklarını sanmaya götürür. İşte metafizik yöntemin 
üçüncü temel özelliği.

Ama bu yöntemden sözettiğimiz zaman dikkat 
etmemiz gerekir; çünkü biz marksistler, kapitalist top-
lumda, iki sınıfın, burjuvazi ile proletaryanın varolduğu-
nu söylediğimiz, bölmeler yaptığımız zaman, bizim de, 
metafizik görüşle kolkola girdiğimiz sanılabilir. Ancak, 
yalnızca bölmeler yapmış olmakla, metafizikçi olunmaz, 
bu bölmeleri yapış biçimiyle, bu bölmeler arasında bu-
lunan farkları ve ilişkileri yerleştiriş tarzıyla metafizikçi 
olunur.

Biz, toplumda iki sınıf var dediğimiz zaman, bur-
juvazi, örneğin, hemen zenginler ve yoksullar var diye 
düşünür. Ve kuşkusuz, bize, "Her zaman zenginler ve 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
134



yoksullar olmuştur" der.
"Her zaman olmuştur" ve "her zaman olacaktır"! 

İşte bu, metafizik bir düşünüş tarzıdır. Şeyler, birbir-
lerinden bağımsız olarak her zaman için sınıflandırılır, 
onların arasına aşılmaz bölmeler, duvarlar konur.

Burjuvazi ile proletaryanın varlığının gerçek ol-
duğunu göstermek yerine, toplum, zenginler ve yoksul-
lar olarak bölünür, burjuvazi-proletarya bölmesi kabul 
edilse bile, bu sınıflar, karşılıklı ilişkileri, yani sınıf sa-
vaşımı dışında düşünülür. (“Patron-işçi kardeştir!”)

Şeyler arasına kesin engeller yerleştiren bu ü-
çüncü temel özelliğin pratik sonuçları nelerdir? Buna 
göre, bir at ve inek arasında herhangi bir akrabalık bağı 
olamaz. Bizi kuşatan her şey için ve bütün bilimler için 
de aynı şey olacak. Daha ilerde bunun doğru olup olma-
dığını göreceğiz; ama şimdi, tanımlamış bulunduğumuz 
bu üç ayrı temel özelliğin sonuçlarının neler olduğunu a-
raştırmak gerekiyor; bu da:

4. Dördüncü temel özellik: Karşıtların karşı kar-
şıya konması.

Şimdi bütün bu söylediklerimizden şu çıkıyor: 
"Yaşam, yaşamdır ve ölüm, ölümdür" dediğimiz zaman, 
yaşam ve ölüm arasında hiçbir ortak yan olmadığını id-
dia ediyoruz. Yaşamı ve ölümü; her birini, kendileri için 
görerek, aralarında varolabilecek ilişkileri görmeksi-
zin, onları, birbirlerinden ayrı olarak sınıflandırıyoruz. 
Bu koşullar içinde, yaşamını yitirmiş olan bir adam, ölü 
bir şey sayıl-ma-lıdır, çünkü yaşam ile ölüm, karşılıklı 
olarak birbirlerini dıştaladıklarına göre, bu insanın, ay-
nı zamanda, hem canlı, hem de ölü olması olanaksızdır.

Şeyleri birbirinden ayrı, kesin olarak birbirin-
den farklı sayarak, onları, birbirleriyle karşı karşıya tut-
muş oluruz.

İşte, bu, karşıtları birbirine karşı tutan, karşıt iki 

yoksullar olmuştur" der.
"Her zaman olmuştur" ve "her zaman olacaktır"! 

İşte bu, metafizik bir düşünüş tarzıdır. Şeyler, birbir-
lerinden bağımsız olarak her zaman için sınıflandırılır, 
onların arasına aşılmaz bölmeler, duvarlar konur.

Burjuvazi ile proletaryanın varlığının gerçek ol-
duğunu göstermek yerine, toplum, zenginler ve yoksul-
lar olarak bölünür, burjuvazi-proletarya bölmesi kabul 
edilse bile, bu sınıflar, karşılıklı ilişkileri, yani sınıf sa-
vaşımı dışında düşünülür. (“Patron-işçi kardeştir!”)

Şeyler arasına kesin engeller yerleştiren bu ü-
çüncü temel özelliğin pratik sonuçları nelerdir? Buna 
göre, bir at ve inek arasında herhangi bir akrabalık bağı 
olamaz. Bizi kuşatan her şey için ve bütün bilimler için 
de aynı şey olacak. Daha ilerde bunun doğru olup olma-
dığını göreceğiz; ama şimdi, tanımlamış bulunduğumuz 
bu üç ayrı temel özelliğin sonuçlarının neler olduğunu a-
raştırmak gerekiyor; bu da:

4. Dördüncü temel özellik: Karşıtların karşı kar-
şıya konması.

Şimdi bütün bu söylediklerimizden şu çıkıyor: 
"Yaşam, yaşamdır ve ölüm, ölümdür" dediğimiz zaman, 
yaşam ve ölüm arasında hiçbir ortak yan olmadığını id-
dia ediyoruz. Yaşamı ve ölümü; her birini, kendileri için 
görerek, aralarında varolabilecek ilişkileri görmeksi-
zin, onları, birbirlerinden ayrı olarak sınıflandırıyoruz. 
Bu koşullar içinde, yaşamını yitirmiş olan bir adam, ölü 
bir şey sayıl-ma-lıdır, çünkü yaşam ile ölüm, karşılıklı 
olarak birbirlerini dıştaladıklarına göre, bu insanın, ay-
nı zamanda, hem canlı, hem de ölü olması olanaksızdır.

Şeyleri birbirinden ayrı, kesin olarak birbirin-
den farklı sayarak, onları, birbirleriyle karşı karşıya tut-
muş oluruz.

İşte, bu, karşıtları birbirine karşı tutan, karşıt iki 

 135Georges Politzer



şeyin aynı zamanda varolmayacağını iddia eden metafizik 
yöntemin dördüncü temel özelliğidir.

Gerçekte, bu yaşam ve ölüm örneğinde, üçüncü 
bir olanak olamaz. Birbirinden ayırdığımız bu iki ola-
naktan birini seçmemiz kesinkes gereklidir. Kabul edi-
yoruz ki, üçüncü bir olanak, bir çelişki olacaktır ve bu 
çelişki bir saçmalıktır, o halde, olanaksız bir şeydir.

Metafizik yöntemin dördüncü özelliği, öyleyse 
çelişki korkusudur.

Bu düşünüş tarzının pratik sonuçları şöyledir: 
Örneğin, demokrasi ve diktatörlükten sözedildiğinde, 
metafizik görüş, ister ki, toplum, bu ikisi arasında bir se-
çim yapsın, çünkü demokrasi demokrasidir, diktatörlük 
de diktatörlüktür. Demokrasi, diktatörlük değildir ve 
tersi, diktatörlük, demokrasi değildir. Seçmemiz gerekir, 
yoksa bir çelişki; bir saçmalık, bir olanaksızlıkla karşı 
karşıya kalırız!

Marksist tutum, büsbütün başkadır.
Bizler, tersine, proletarya diktatörlüğünün, örne-

ğin, aynı zamanda, hem yığınların diktatörlüğü ve hem 
de sömürülen yığınlar için demokrasi olduğunu düşünürüz.

Biz, yaşamın, canlı varlıkların yaşamının, ancak 
hücreler arasında sonsuz bir savaşım olduğu için, ancak 
sürekli olarak bir kısım hücreler öldükleri ve başka hüc-
reler onların yerlerini aldıkları için olabildiğini düşünü-
rüz. Bu biçimde, yaşam, kendi içinde ölümü de içerir. 
Biz, metafiziğin düşündüğü gibi, ölümün öylesine tam, 
eksiksiz ve yaşamdan ayrı olmadığını düşünürüz; çünkü 
bazı hücreler belirli bir süre yaşamaya devam ettiğine ve 
bu ölüden başka yaşamlar doğacağına göre, bir ölü 
üzerinde bütün yaşam tamamen yok olmamıştır.

II. ÖZET

Şu halde görüyoruz ki, metafizik yöntemin çeşitli 

şeyin aynı zamanda varolmayacağını iddia eden metafizik 
yöntemin dördüncü temel özelliğidir.

Gerçekte, bu yaşam ve ölüm örneğinde, üçüncü 
bir olanak olamaz. Birbirinden ayırdığımız bu iki ola-
naktan birini seçmemiz kesinkes gereklidir. Kabul edi-
yoruz ki, üçüncü bir olanak, bir çelişki olacaktır ve bu 
çelişki bir saçmalıktır, o halde, olanaksız bir şeydir.

Metafizik yöntemin dördüncü özelliği, öyleyse 
çelişki korkusudur.

Bu düşünüş tarzının pratik sonuçları şöyledir: 
Örneğin, demokrasi ve diktatörlükten sözedildiğinde, 
metafizik görüş, ister ki, toplum, bu ikisi arasında bir se-
çim yapsın, çünkü demokrasi demokrasidir, diktatörlük 
de diktatörlüktür. Demokrasi, diktatörlük değildir ve 
tersi, diktatörlük, demokrasi değildir. Seçmemiz gerekir, 
yoksa bir çelişki; bir saçmalık, bir olanaksızlıkla karşı 
karşıya kalırız!

Marksist tutum, büsbütün başkadır.
Bizler, tersine, proletarya diktatörlüğünün, örne-

ğin, aynı zamanda, hem yığınların diktatörlüğü ve hem 
de sömürülen yığınlar için demokrasi olduğunu düşünürüz.

Biz, yaşamın, canlı varlıkların yaşamının, ancak 
hücreler arasında sonsuz bir savaşım olduğu için, ancak 
sürekli olarak bir kısım hücreler öldükleri ve başka hüc-
reler onların yerlerini aldıkları için olabildiğini düşünü-
rüz. Bu biçimde, yaşam, kendi içinde ölümü de içerir. 
Biz, metafiziğin düşündüğü gibi, ölümün öylesine tam, 
eksiksiz ve yaşamdan ayrı olmadığını düşünürüz; çünkü 
bazı hücreler belirli bir süre yaşamaya devam ettiğine ve 
bu ölüden başka yaşamlar doğacağına göre, bir ölü 
üzerinde bütün yaşam tamamen yok olmamıştır.

II. ÖZET

Şu halde görüyoruz ki, metafizik yöntemin çeşitli 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
136



temel özellikleri, bizi, şeyleri belirli bir açıdan anlama-
ya zorlar ve belirli bir biçimde düşünmeye sürükler. Da-
ha ileride inceleyeceğimiz ve genellikle karşılaşılan gör-
me, düşünme, inceleme, tahlil tarzı biçimine çok uygun 
düştüğünü gösterdiğimiz bu tahlil tarzının, belirli bir 
"mantığı" olduğunu saptayacağız.

Konumuzu özetlememizi sağlayacak sıralamaya 
şöyle başlanabilir:

1. Şeyler, hareketsizlikleri, özdeşlikleri içinde 
görülür.

2. Şeyler, birbirlerinden ayrılırlar ve karşılıklı i-
lişkilerinden sıyrılırlar.

3. Şeyler arasına, sonsuz bölmeler, aşılmaz du-
varlar çekilir.

4. Birbirine karşıt iki şeyin, aynı zamanda varo-
lamayacakları iddia olunarak, karşıtlar, birbirine karşı 
konur.

Genel özelliklerin her birinin pratik sonuçlarını 
incelerken, bunlardan hiçbirinin gerçeğe uygun 
düşmediğini gördük.

Acaba dünya, bu anlayışa uygun mudur? Acaba, 
doğada, şeyler değişmez ve hareketsiz midir? Hayır. Biz 
her şeyin değiştiğini saptıyoruz ve hareket halinde oldu-
ğunu görüyoruz. O halde, bu anlayış, şeylerin kendile-
riyle bağdaşmaz. Elbette ki, haklı olan doğadır ve yanlış 
olan bu metafizik anlayıştır.

Daha en başta, felsefe, evreni, insanı, doğayı vb. 
açıklamak ister, diye tanımlamıştık. Bilimler özel sorun-
ları inceler, felsefe ise, yukarıda söylediğimiz gibi, bi-
limleri birleştiren ve derinleştiren daha genel sorunları 
inceler.

Oysa, bütün sorunlara, uygulanan eski metafizik 
düşünüş yöntemi de evreni, insanı ve doğayı tamamıyla 
özel bir biçimde ele alan bir felsefe anlayışıdır.

temel özellikleri, bizi, şeyleri belirli bir açıdan anlama-
ya zorlar ve belirli bir biçimde düşünmeye sürükler. Da-
ha ileride inceleyeceğimiz ve genellikle karşılaşılan gör-
me, düşünme, inceleme, tahlil tarzı biçimine çok uygun 
düştüğünü gösterdiğimiz bu tahlil tarzının, belirli bir 
"mantığı" olduğunu saptayacağız.

Konumuzu özetlememizi sağlayacak sıralamaya 
şöyle başlanabilir:

1. Şeyler, hareketsizlikleri, özdeşlikleri içinde 
görülür.

2. Şeyler, birbirlerinden ayrılırlar ve karşılıklı i-
lişkilerinden sıyrılırlar.

3. Şeyler arasına, sonsuz bölmeler, aşılmaz du-
varlar çekilir.

4. Birbirine karşıt iki şeyin, aynı zamanda varo-
lamayacakları iddia olunarak, karşıtlar, birbirine karşı 
konur.

Genel özelliklerin her birinin pratik sonuçlarını 
incelerken, bunlardan hiçbirinin gerçeğe uygun 
düşmediğini gördük.

Acaba dünya, bu anlayışa uygun mudur? Acaba, 
doğada, şeyler değişmez ve hareketsiz midir? Hayır. Biz 
her şeyin değiştiğini saptıyoruz ve hareket halinde oldu-
ğunu görüyoruz. O halde, bu anlayış, şeylerin kendile-
riyle bağdaşmaz. Elbette ki, haklı olan doğadır ve yanlış 
olan bu metafizik anlayıştır.

Daha en başta, felsefe, evreni, insanı, doğayı vb. 
açıklamak ister, diye tanımlamıştık. Bilimler özel sorun-
ları inceler, felsefe ise, yukarıda söylediğimiz gibi, bi-
limleri birleştiren ve derinleştiren daha genel sorunları 
inceler.

Oysa, bütün sorunlara, uygulanan eski metafizik 
düşünüş yöntemi de evreni, insanı ve doğayı tamamıyla 
özel bir biçimde ele alan bir felsefe anlayışıdır.

 137Georges Politzer



“Metafizikçi için, şeyler ve onların 
düşüncedeki yansıları olan kavramlar, biri 
ötekinden sonra ve öteki olmaksızın dikkate 
alınacak değişmez, eğilip bükülmez, her zaman 
tıpkı kalan, yalıtık irdeleme konularıdır. Metafi-
zikçi orta terimler olmaksızın, yalnızca anti-
tezler aracıyla düşünür: evet evet, hayır hayır 
der; bunun ötesine geçen şey metelik etmez. Ona 
göre, bir şey ya var, ya da yoktur; bir şey aynı za-
manda hem kendisi, hem de bir başkası olamaz. 
Olumlu ile olumsuz birbirlerini mutlak olarak 
dıştalarlar; neden ve sonuç da aynı derecede sert 

48bir biçimde birbirlerine karşı gelirler."

Demek ki metafizik anlayış "evreni, donmuş şey-
ler kümesi gibi" düşünür. Bu düşünüş biçimini iyice 
kavramak için, onun, doğayı, toplumu, düşünceyi nasıl 
anladığını, nasıl tasarladığını inceleyelim.

III. METAFİZİK DOĞA ANLAYIŞI

Metafızik, doğayı, kesin olarak, saptanmış şeyler 
topluluğu olarak kabul eder.

Ama şeylere bakışın iki biçimi vardır.
Düşünüşün birinci tarzı, dünyayı, kesin olarak, 

hareketsiz kabul eder ve hareketin, bizim duyularımızın 
bir yanılsaması olduğuna inanır. Eğer görünürde olan 
hareketi çıkarırsak, doğa kımıldamaz.

Bu teori, Elealılar denilen bir Yunan felsefe oku-
lu tarafından savunuldu. Bu dargörüşlü anlayış, gerçek-
le öylesine çelişik bir anlayıştır ki, zamanımızda artık 
tutulmamaktadır.

Doğayı donmuş şeyler kümesi olarak düşünüşün 
ikinci tarzı, çok daha ustacadır. Doğanın hareketsiz ol-
duğu söylenmez, pekala kımıldadığı, ama bu hareketin 

“Metafizikçi için, şeyler ve onların 
düşüncedeki yansıları olan kavramlar, biri 
ötekinden sonra ve öteki olmaksızın dikkate 
alınacak değişmez, eğilip bükülmez, her zaman 
tıpkı kalan, yalıtık irdeleme konularıdır. Metafi-
zikçi orta terimler olmaksızın, yalnızca anti-
tezler aracıyla düşünür: evet evet, hayır hayır 
der; bunun ötesine geçen şey metelik etmez. Ona 
göre, bir şey ya var, ya da yoktur; bir şey aynı za-
manda hem kendisi, hem de bir başkası olamaz. 
Olumlu ile olumsuz birbirlerini mutlak olarak 
dıştalarlar; neden ve sonuç da aynı derecede sert 

48bir biçimde birbirlerine karşı gelirler."

Demek ki metafizik anlayış "evreni, donmuş şey-
ler kümesi gibi" düşünür. Bu düşünüş biçimini iyice 
kavramak için, onun, doğayı, toplumu, düşünceyi nasıl 
anladığını, nasıl tasarladığını inceleyelim.

III. METAFİZİK DOĞA ANLAYIŞI

Metafızik, doğayı, kesin olarak, saptanmış şeyler 
topluluğu olarak kabul eder.

Ama şeylere bakışın iki biçimi vardır.
Düşünüşün birinci tarzı, dünyayı, kesin olarak, 

hareketsiz kabul eder ve hareketin, bizim duyularımızın 
bir yanılsaması olduğuna inanır. Eğer görünürde olan 
hareketi çıkarırsak, doğa kımıldamaz.

Bu teori, Elealılar denilen bir Yunan felsefe oku-
lu tarafından savunuldu. Bu dargörüşlü anlayış, gerçek-
le öylesine çelişik bir anlayıştır ki, zamanımızda artık 
tutulmamaktadır.

Doğayı donmuş şeyler kümesi olarak düşünüşün 
ikinci tarzı, çok daha ustacadır. Doğanın hareketsiz ol-
duğu söylenmez, pekala kımıldadığı, ama bu hareketin 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
138



mekanik bir yer değiştirme olduğu iddia edilir. Burada, 
birinci düşünüş tarzı ortadan kalkar; artık hareket yad-
sınmaz ve bu, metafizik bir anlayış değilmiş gibi görü-
nür. Bu anlayışa "mekanikçi" anlayış (ya da "mekanik-
çilik”) denir.

Bu anlayış, pek sık işlenen, 17. ve 18. yüzyıl ma-
teryalistlerinde rasladığımız bir yanlıştır. Gördük ki, bun-
lar doğayı, hareketsiz saymıyorlar, hareket halinde sayı-
yorlar, ne var ki, onlara göre, bu hareket bayağı bir me-
kanik değişme, yer değiştirmedir.

Onlar, güneş sistemini tamamen kabul ederler 
(yer yuvarlağı, güneşin çevresinde döner), ama bu hare-
ketin salt mekanik bir hareket, yani bir yer değiştirme 
olduğunu düşünürler ve bu hareketi yalnızca bu 
yönüyle, bu görünümüyle dikkate alırlar.

Ama şeyler böylesine yalın değildir. Yer 
yuvarlağının dönmesi, elbette ki mekanik bir harekettir, 
ama yer yuvarlağı bir yandan dönerken bir yandan da 
bazı etkilere uğrar, örneğin soğur. Öyleyse yalnız bir yer 
değiştirme yoktur, meydana gelen başka değişiklikler 
de vardır.

Demek ki, "mekanikçi" denilen bu anlayışın te-
mel özelliğini belirleyen şey, yalnız mekanik hareketin 
dikkate alınmasıdır.

Dünya durmaksızın dönüyorsa da ona hiçbir şey 
olmaz; dünya yer değiştirir, yuvarlağın kendisi değiş-
mez; kendi kendisiyle özdeş kalır. Bizden önce olduğu 
gibi, bizden sonra da dönmeye devam eder, daima ve 
daima döner. Böylece her şey, sanki hiçbir şey olmamış 
gibi sürer gider. Öyleyse görüyoruz ki, hareketi kabul et-
mek, ama onu salt bir mekanik hareket olarak kabul 
etmek, metafizik bir anlayıştır, çünkü bu hareketin tari-
hi [yani başı ve sonu -ç.] yoktur.

Parçaları kusursuz olan ve aşınmaz bir malzeme-
den yapılmış bir saat, hiçbir değişime uğramadan son-

mekanik bir yer değiştirme olduğu iddia edilir. Burada, 
birinci düşünüş tarzı ortadan kalkar; artık hareket yad-
sınmaz ve bu, metafizik bir anlayış değilmiş gibi görü-
nür. Bu anlayışa "mekanikçi" anlayış (ya da "mekanik-
çilik”) denir.

Bu anlayış, pek sık işlenen, 17. ve 18. yüzyıl ma-
teryalistlerinde rasladığımız bir yanlıştır. Gördük ki, bun-
lar doğayı, hareketsiz saymıyorlar, hareket halinde sayı-
yorlar, ne var ki, onlara göre, bu hareket bayağı bir me-
kanik değişme, yer değiştirmedir.

Onlar, güneş sistemini tamamen kabul ederler 
(yer yuvarlağı, güneşin çevresinde döner), ama bu hare-
ketin salt mekanik bir hareket, yani bir yer değiştirme 
olduğunu düşünürler ve bu hareketi yalnızca bu 
yönüyle, bu görünümüyle dikkate alırlar.

Ama şeyler böylesine yalın değildir. Yer 
yuvarlağının dönmesi, elbette ki mekanik bir harekettir, 
ama yer yuvarlağı bir yandan dönerken bir yandan da 
bazı etkilere uğrar, örneğin soğur. Öyleyse yalnız bir yer 
değiştirme yoktur, meydana gelen başka değişiklikler 
de vardır.

Demek ki, "mekanikçi" denilen bu anlayışın te-
mel özelliğini belirleyen şey, yalnız mekanik hareketin 
dikkate alınmasıdır.

Dünya durmaksızın dönüyorsa da ona hiçbir şey 
olmaz; dünya yer değiştirir, yuvarlağın kendisi değiş-
mez; kendi kendisiyle özdeş kalır. Bizden önce olduğu 
gibi, bizden sonra da dönmeye devam eder, daima ve 
daima döner. Böylece her şey, sanki hiçbir şey olmamış 
gibi sürer gider. Öyleyse görüyoruz ki, hareketi kabul et-
mek, ama onu salt bir mekanik hareket olarak kabul 
etmek, metafizik bir anlayıştır, çünkü bu hareketin tari-
hi [yani başı ve sonu -ç.] yoktur.

Parçaları kusursuz olan ve aşınmaz bir malzeme-
den yapılmış bir saat, hiçbir değişime uğramadan son-

 139Georges Politzer



suza kadar işleyecektir ve böyle bir saatin bir tarihi 
olmayacaktır. Böyle bir dünya anlayışına Descartes'ta 
sık sık raslanır. O, bütün fizik ve fizyoloji yasalarını me-
kaniğe indirgemeye çalışır. Kimyaya ilişkin hiçbir fikri 
yoktur (kan dolaşımı açıklamasına bakınız) ve onun, 
şeylere ilişkin mekanikçi anlayışı, 18. yüzyıl materya-
listlerinin de anlayışı olacaktır.

(Salt olarak daha az mekanikçi olan ve diyalek-
tik anlayışı sezinleyen Diderot'yu bunlardan ayrı tutaca-
ğız.)

18. yüzyıl materyalistlerinin temel özelliklerini 
belirleyen şey, onların, doğayı, bir saat mekanizması gi-
bi kabul etmeleridir.

Eğer gerçekten böyle olsaydı, şeyler, hiç iz bı-
rakmadan aynı noktaya dönüp gelirlerdi ve doğa, kendi 
kendine özdeş kalırdı. Bu da metafizik yöntemin birinci 
özelliğidir.

IV. METAFİZİK TOPLUM ANLAYIŞI

Metafizik anlayış, toplumda, hiçbir şeyin değiş-
memesini ister. Ama, bu istek, genellikle, böyle sunul-
muyor. Örneğin, üretimde hammaddelerden mamul nes-
neler üretilmesinde olduğu gibi, siyasette hükümetlerin 
birbirini izlemesinde, seçimlerle değişmesinde olduğu gi-
bi değişiklikler ve gelişmeler oldacağı kabul edilir. İn-
sanlar, bütün bunları bilirler ama sömürü ve baskı reji-
mini, kesin, sonsuz sayarlar ve hatta bazan bir makine 
ile karşılaştırırlar.

İşte böyle zaman zaman ekonomi makinesinin 
bozulmasından sözedilir, ama makineyi kaybetmemek 
için, onun onarılması istenir. Bu ekonomi makinesinin, 
otomatik bir aygıt gibi, bazılarına kâr payları, bazılarına 
da yoksulluk dağıtmayı sürdürebilmesi istenir.

Gene, burjuva parlamenter rejimi olan siyaset 

suza kadar işleyecektir ve böyle bir saatin bir tarihi 
olmayacaktır. Böyle bir dünya anlayışına Descartes'ta 
sık sık raslanır. O, bütün fizik ve fizyoloji yasalarını me-
kaniğe indirgemeye çalışır. Kimyaya ilişkin hiçbir fikri 
yoktur (kan dolaşımı açıklamasına bakınız) ve onun, 
şeylere ilişkin mekanikçi anlayışı, 18. yüzyıl materya-
listlerinin de anlayışı olacaktır.

(Salt olarak daha az mekanikçi olan ve diyalek-
tik anlayışı sezinleyen Diderot'yu bunlardan ayrı tutaca-
ğız.)

18. yüzyıl materyalistlerinin temel özelliklerini 
belirleyen şey, onların, doğayı, bir saat mekanizması gi-
bi kabul etmeleridir.

Eğer gerçekten böyle olsaydı, şeyler, hiç iz bı-
rakmadan aynı noktaya dönüp gelirlerdi ve doğa, kendi 
kendine özdeş kalırdı. Bu da metafizik yöntemin birinci 
özelliğidir.

IV. METAFİZİK TOPLUM ANLAYIŞI

Metafizik anlayış, toplumda, hiçbir şeyin değiş-
memesini ister. Ama, bu istek, genellikle, böyle sunul-
muyor. Örneğin, üretimde hammaddelerden mamul nes-
neler üretilmesinde olduğu gibi, siyasette hükümetlerin 
birbirini izlemesinde, seçimlerle değişmesinde olduğu gi-
bi değişiklikler ve gelişmeler oldacağı kabul edilir. İn-
sanlar, bütün bunları bilirler ama sömürü ve baskı reji-
mini, kesin, sonsuz sayarlar ve hatta bazan bir makine 
ile karşılaştırırlar.

İşte böyle zaman zaman ekonomi makinesinin 
bozulmasından sözedilir, ama makineyi kaybetmemek 
için, onun onarılması istenir. Bu ekonomi makinesinin, 
otomatik bir aygıt gibi, bazılarına kâr payları, bazılarına 
da yoksulluk dağıtmayı sürdürebilmesi istenir.

Gene, burjuva parlamenter rejimi olan siyaset 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
140



makinesinden sözedilir ve bazen solda, bazen sağda olsa 
da, ondan yalnızca bir şey, sömürücülerin ayrıcalıklı 
düzenini koruması için ”istikrar” istenir.

İşte toplumu bu ve benzer biçimde düşünmek de, 
mekanikçi, metafizik bir anlayıştır.

Bağrında bütün bu çarkların işlediği ve böylece 
işleyişini sürdürdüğü bu toplum olanaklı olsaydı, hiçbir 
iz bırakmayacaktı; sonuç olarak, o halde, tarih içinde geç-
mişi ve geleceği olmayacaktı.

Gene bütün evren için, özellikle toplum için ge-
çerli olan, çok önemli bir mekanikçi anlayış vardır ki, bu 
tarih daima yinelenir formülü ile, düzenli bir gidiş ve 
aynı olaylara devirli biçimde dönüp gelme fikrini 
yaymaktan (fasit-kısır daireden).ibarettir 

Bu anlayışların çok yaygın olduğunu belirtmek 
gerekir. Toplum içinde bulunan ve varlığı saptanan hare-
ket ve değişme, gerçekten yadsınmaz, ama hareketin 
kendisi, yalın bir mekanizmaya çevrilerek, tahrif edilir.

V. METAFİZİK DÜŞÜNCE ANLAYIŞI

Çevremizde, alışılan düşünce anlayışı nedir?
Biz sanırız ki, insan düşüncesinin başı sonu yok-

tur ve olmamıştır. Şeyler değişse bile, bizim uslamlama 
biçimimizin, yüz yıl önce yaşayan insanın uslamlama 
biçimi ile özdeş olduğuna inanırız. Duygularımızın eski 
Yunanlıların duyguları ile aynı olduğunu, iyiliğin ve 
aşkın her zaman varolduğunu düşünürüz. Böylece 
"sonsuz aşk" tan sözederiz. İnsan duygularının değişme-
diği inancı çok yaygındır.

Bu yüzden, örneğin bireysel ve bencil zenginleş-
meye dayanmayan başka bir toplumun varolamayacağı 
söylenir ve yazılır. Gene "insanların istekleri, her zaman 
aynıdır" sözünün sık sık duyulması da bunun içindir.

Çoğu kez böyle düşünürüz. Birçokları daha sık 

makinesinden sözedilir ve bazen solda, bazen sağda olsa 
da, ondan yalnızca bir şey, sömürücülerin ayrıcalıklı 
düzenini koruması için ”istikrar” istenir.

İşte toplumu bu ve benzer biçimde düşünmek de, 
mekanikçi, metafizik bir anlayıştır.

Bağrında bütün bu çarkların işlediği ve böylece 
işleyişini sürdürdüğü bu toplum olanaklı olsaydı, hiçbir 
iz bırakmayacaktı; sonuç olarak, o halde, tarih içinde geç-
mişi ve geleceği olmayacaktı.

Gene bütün evren için, özellikle toplum için ge-
çerli olan, çok önemli bir mekanikçi anlayış vardır ki, bu 
tarih daima yinelenir formülü ile, düzenli bir gidiş ve 
aynı olaylara devirli biçimde dönüp gelme fikrini 
yaymaktan (fasit-kısır daireden).ibarettir 

Bu anlayışların çok yaygın olduğunu belirtmek 
gerekir. Toplum içinde bulunan ve varlığı saptanan hare-
ket ve değişme, gerçekten yadsınmaz, ama hareketin 
kendisi, yalın bir mekanizmaya çevrilerek, tahrif edilir.

V. METAFİZİK DÜŞÜNCE ANLAYIŞI

Çevremizde, alışılan düşünce anlayışı nedir?
Biz sanırız ki, insan düşüncesinin başı sonu yok-

tur ve olmamıştır. Şeyler değişse bile, bizim uslamlama 
biçimimizin, yüz yıl önce yaşayan insanın uslamlama 
biçimi ile özdeş olduğuna inanırız. Duygularımızın eski 
Yunanlıların duyguları ile aynı olduğunu, iyiliğin ve 
aşkın her zaman varolduğunu düşünürüz. Böylece 
"sonsuz aşk" tan sözederiz. İnsan duygularının değişme-
diği inancı çok yaygındır.

Bu yüzden, örneğin bireysel ve bencil zenginleş-
meye dayanmayan başka bir toplumun varolamayacağı 
söylenir ve yazılır. Gene "insanların istekleri, her zaman 
aynıdır" sözünün sık sık duyulması da bunun içindir.

Çoğu kez böyle düşünürüz. Birçokları daha sık 

 141Georges Politzer



böyle düşünür.
Metafizik anlayışın, diğer bütün şeylerde olduğu 

gibi, düşüncenin hareketi içine işlemesine de 
karışmayız. Çünkü bizim eğitimimizin temelinde bu 
yöntem, "bu düşünce biçimi, bize ilk bakışta son derece 
usa yatkın görünüyorsa bunun nedeni bu düşünce biçi-
minin sağduyu denilen şeyin düşünce biçimi olması-

49dır" .
Bundan çıkan sonuca göre, bu metafizik görüş ve 

düşünüş biçimi, yalnızca bir dünya anlayışı değil, aynı 
zamanda, düşünmek için tutulan bir yol, bir yöntemdir.

Oysa, her ne kadar metafizik düşünüşleri reddet-
mek, göreli olarak kolaysa da, buna karşılık, metafizik 
düşünüş yönteminden kaçınmak çok daha güçtür. Bu 
konuya bir açıklık getirmeliyiz: Evreni görme, tanıma 
biçimimize “anlayış”, açıklamaları arayış biçimimize yön-
tem diyoruz.

Örnekler:
a) Toplumda gördüğümüz değişiklikler, yalnızca 

dış görünüşlerdir, daha önce de varolanı yinelerler. İşte 
bir "anlayış".

b) Toplum tarihinde daha önceden yeralmış bir 
şey, "güneşin altında yeni hiçbir şey yoktur" sonucunu 
çıkarmak için araştırılırsa, işte bu, bir "yöntem"dir.

Ve biz saptıyoruz ki, yöntemi, anlayış esinler ve 
belirler. Çok açıktır ki, anlayış tarafından bir kez esinle-
nen yöntem bu kez anlayışı yöneterek, ona yol göstere-
rek, onun üzerinde etkili olur.

Metafizik anlayışın ne olduğunu gördük; şimdi 
de onun araştırma yöntemini göreceğiz. Buna mantık 
denir.

VI. MANTIK NEDİR?

"Mantık"ın iyi düşünme sanatı olduğu söylenir. 

böyle düşünür.
Metafizik anlayışın, diğer bütün şeylerde olduğu 

gibi, düşüncenin hareketi içine işlemesine de 
karışmayız. Çünkü bizim eğitimimizin temelinde bu 
yöntem, "bu düşünce biçimi, bize ilk bakışta son derece 
usa yatkın görünüyorsa bunun nedeni bu düşünce biçi-
minin sağduyu denilen şeyin düşünce biçimi olması-

49dır" .
Bundan çıkan sonuca göre, bu metafizik görüş ve 

düşünüş biçimi, yalnızca bir dünya anlayışı değil, aynı 
zamanda, düşünmek için tutulan bir yol, bir yöntemdir.

Oysa, her ne kadar metafizik düşünüşleri reddet-
mek, göreli olarak kolaysa da, buna karşılık, metafizik 
düşünüş yönteminden kaçınmak çok daha güçtür. Bu 
konuya bir açıklık getirmeliyiz: Evreni görme, tanıma 
biçimimize “anlayış”, açıklamaları arayış biçimimize yön-
tem diyoruz.

Örnekler:
a) Toplumda gördüğümüz değişiklikler, yalnızca 

dış görünüşlerdir, daha önce de varolanı yinelerler. İşte 
bir "anlayış".

b) Toplum tarihinde daha önceden yeralmış bir 
şey, "güneşin altında yeni hiçbir şey yoktur" sonucunu 
çıkarmak için araştırılırsa, işte bu, bir "yöntem"dir.

Ve biz saptıyoruz ki, yöntemi, anlayış esinler ve 
belirler. Çok açıktır ki, anlayış tarafından bir kez esinle-
nen yöntem bu kez anlayışı yöneterek, ona yol göstere-
rek, onun üzerinde etkili olur.

Metafizik anlayışın ne olduğunu gördük; şimdi 
de onun araştırma yöntemini göreceğiz. Buna mantık 
denir.

VI. MANTIK NEDİR?

"Mantık"ın iyi düşünme sanatı olduğu söylenir. 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
142



Gerçeğe uygun bir biçimde düşünmek demek, mantığın 
kurallarına göre düşünmektir.

Bu kurallar nelerdir? Başlıca şu üç büyük kural 
vardır:

1. Özdeşlik ilkesi: Daha önce de gördüğümüz gi-
bi, bu, bir şeyin kendi kendisine özdeş olduğunu, değiş-
mediğini kabul eden kuraldır (at, attır).

2. Çelişmezlik ilkesi: Bir şey, aynı zamanda, hem 
kendisi, hem de karşıtı olamaz. Seçmek gerekir (yaşam, 
hem yaşam ve hem de ölüm olamaz).

3. Üçüncünün olanaksızlığı ilkesi - ya da üçüncü 
durumun olanaksızlığı: Bu demektir ki, çelişik iki olabi-
lirlik arasında, bir üçüncünün yeri yoktur. Yaşam ile ö-
lüm arasında seçim yapmak gerekir. Üçüncü bir olanak 
yoktur.

Şu halde, mantıklı olmak iyi düşünmek demek-
tir, iyi düşünmek ise bu üç kuralı uygulamayı unutma-
mak demektir.

Daha önce incelediğimiz ve metafizik anlayıştan 
gelen ilkelerden, bunu biliyoruz.

O halde, mantık ile metafizik sıkı sıkıya 
birbirine bağlıdır; mantık, her şeyi çok belirli bir biçim-
de sınıflandırma yolunu tutan, bu bakımdan bizi, şeyleri 
kendi kendileriyle özdeş görmeye zorlayan, ve sonra bizi, 
seçmek, evet ya da hayır demek zorunda bırakan ve 
sonuç olarak, iki durum arasında, örneğin yaşam ile ö-
lüm arasında üçüncü bir olanağı kabul etmeyen bir 
düşünüş yöntemi, bir alettir.

"Bütün insanlar ölümlüdür; bu arkadaş da bir 
insandır; öyleyse o da ölümlüdür" dendiği zaman, bu, 
tasım (kıyas, syllogisme) denilen şeydir (bu, mantıklı 
düşünüşün tipik biçimidir). Biz, böyle düşünmüş 
olmakla, arkadaşın yerini belirlemiş olduk, bir sı-
nıflandırma yaptık.

Bir insanla ya da bir şeyle karşılaştığımız zaman, 

Gerçeğe uygun bir biçimde düşünmek demek, mantığın 
kurallarına göre düşünmektir.

Bu kurallar nelerdir? Başlıca şu üç büyük kural 
vardır:

1. Özdeşlik ilkesi: Daha önce de gördüğümüz gi-
bi, bu, bir şeyin kendi kendisine özdeş olduğunu, değiş-
mediğini kabul eden kuraldır (at, attır).

2. Çelişmezlik ilkesi: Bir şey, aynı zamanda, hem 
kendisi, hem de karşıtı olamaz. Seçmek gerekir (yaşam, 
hem yaşam ve hem de ölüm olamaz).

3. Üçüncünün olanaksızlığı ilkesi - ya da üçüncü 
durumun olanaksızlığı: Bu demektir ki, çelişik iki olabi-
lirlik arasında, bir üçüncünün yeri yoktur. Yaşam ile ö-
lüm arasında seçim yapmak gerekir. Üçüncü bir olanak 
yoktur.

Şu halde, mantıklı olmak iyi düşünmek demek-
tir, iyi düşünmek ise bu üç kuralı uygulamayı unutma-
mak demektir.

Daha önce incelediğimiz ve metafizik anlayıştan 
gelen ilkelerden, bunu biliyoruz.

O halde, mantık ile metafizik sıkı sıkıya 
birbirine bağlıdır; mantık, her şeyi çok belirli bir biçim-
de sınıflandırma yolunu tutan, bu bakımdan bizi, şeyleri 
kendi kendileriyle özdeş görmeye zorlayan, ve sonra bizi, 
seçmek, evet ya da hayır demek zorunda bırakan ve 
sonuç olarak, iki durum arasında, örneğin yaşam ile ö-
lüm arasında üçüncü bir olanağı kabul etmeyen bir 
düşünüş yöntemi, bir alettir.

"Bütün insanlar ölümlüdür; bu arkadaş da bir 
insandır; öyleyse o da ölümlüdür" dendiği zaman, bu, 
tasım (kıyas, syllogisme) denilen şeydir (bu, mantıklı 
düşünüşün tipik biçimidir). Biz, böyle düşünmüş 
olmakla, arkadaşın yerini belirlemiş olduk, bir sı-
nıflandırma yaptık.

Bir insanla ya da bir şeyle karşılaştığımız zaman, 

 143Georges Politzer



"Onu nasıl sınıflandırmak (nereye koymak) gerekir?" di-
ye kendi kendimize sormak, bizim zihinsel eğilimimiz-
dir. Aklımıza, bu sorundan başka bir şey gelmez. Biz, 
şeyleri, çeşitli boyutlarda, çemberler ya da kutular gibi 
düşünürüz, ve aklımız, bu çemberleri ya da kutuları, bel-
li bir sıraya göre birbiri içine sokmaya çalışır.

Yukarıdaki örneğimizde, ilkin bütün ölümlüleri 
içine alan bir çember, sonra bütün insanları içine alan 
daha küçük bir çember; ve daha sonra da yalnız bu arka-
daşı içine alan bir çember gösteriyoruz.

Eğer bu çemberleri sınıflandırmak istersek, belli 
bir "mantık"a göre, bu çemberleri birbiri içine sokaca-
ğız.

Demek ki, metafizik anlayış, mantık ve tasımla 
yapılmıştır. Bir tasım üç önermelik bir guruptur; ilk iki 
önermeye, önceden gönderilmiş anlamında öncüller 
denir; üçüncü önerme vargıdır. Başka bir örnek: "Sov-
yetler Birliği'nde; son anayasadan önce proletarya dik-
tatörlüğü vardı. Diktatörlük, diktatörlüktür. SSCB'de de 
diktatörlüktür. Öyleyse SSCB ile, diktatörlüğün ülkeleri 
İtalya ve Almanya arasında hiçbir fark yoktur"!

Burada, diktatörlüğün kimin için ve kimin 
üzerinde işlediğine bakılmıyor, aynı biçimde, burjuva 
demokrasisi övüldüğünde de, bu demokrasinin kimin 
çıkarına işlediği söylenmiyor.

Böylece, şeyleri ve toplumsal dünyayı, ayrı ayrı 
çemberlerle bölünmüş ve bu çemberleri birbiri içine gir-
miş gibi düşünmeye, sorunları bu biçimde koymaya va-
rılır.

Kuşkusuz bunlar, teorik sorunlardır, ama pratikte 
de bir davranış biçimine götürürler. Bunun gibi, örneğin, 
mutsuz 1919 Almanyası örneğini söyleyebiliriz. Alman-
ya'da sosyal-demokrasi, davranışı ile kapitalizmin var-
lığını sürdürüp gitmesine izin vereceğini ve naziliğe de 
vesile olacağını göremeden, demokrasiyi korumak için, 

"Onu nasıl sınıflandırmak (nereye koymak) gerekir?" di-
ye kendi kendimize sormak, bizim zihinsel eğilimimiz-
dir. Aklımıza, bu sorundan başka bir şey gelmez. Biz, 
şeyleri, çeşitli boyutlarda, çemberler ya da kutular gibi 
düşünürüz, ve aklımız, bu çemberleri ya da kutuları, bel-
li bir sıraya göre birbiri içine sokmaya çalışır.

Yukarıdaki örneğimizde, ilkin bütün ölümlüleri 
içine alan bir çember, sonra bütün insanları içine alan 
daha küçük bir çember; ve daha sonra da yalnız bu arka-
daşı içine alan bir çember gösteriyoruz.

Eğer bu çemberleri sınıflandırmak istersek, belli 
bir "mantık"a göre, bu çemberleri birbiri içine sokaca-
ğız.

Demek ki, metafizik anlayış, mantık ve tasımla 
yapılmıştır. Bir tasım üç önermelik bir guruptur; ilk iki 
önermeye, önceden gönderilmiş anlamında öncüller 
denir; üçüncü önerme vargıdır. Başka bir örnek: "Sov-
yetler Birliği'nde; son anayasadan önce proletarya dik-
tatörlüğü vardı. Diktatörlük, diktatörlüktür. SSCB'de de 
diktatörlüktür. Öyleyse SSCB ile, diktatörlüğün ülkeleri 
İtalya ve Almanya arasında hiçbir fark yoktur"!

Burada, diktatörlüğün kimin için ve kimin 
üzerinde işlediğine bakılmıyor, aynı biçimde, burjuva 
demokrasisi övüldüğünde de, bu demokrasinin kimin 
çıkarına işlediği söylenmiyor.

Böylece, şeyleri ve toplumsal dünyayı, ayrı ayrı 
çemberlerle bölünmüş ve bu çemberleri birbiri içine gir-
miş gibi düşünmeye, sorunları bu biçimde koymaya va-
rılır.

Kuşkusuz bunlar, teorik sorunlardır, ama pratikte 
de bir davranış biçimine götürürler. Bunun gibi, örneğin, 
mutsuz 1919 Almanyası örneğini söyleyebiliriz. Alman-
ya'da sosyal-demokrasi, davranışı ile kapitalizmin var-
lığını sürdürüp gitmesine izin vereceğini ve naziliğe de 
vesile olacağını göremeden, demokrasiyi korumak için, 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
144



proletarya diktatörlüğünü öldürdü.
Hayvanların da bitkilerin de bir evrimi olduğu 

bilininceye kadar, zooloji ve biyoloji de şeyleri ayrı ayrı 
görür ve incelerdi. eskiden, bütün varlıklar, şeyler, nasıl 
ise, her zaman öyle oldukları düşünülerek sınıflandırı-
lıyordu.

"Ve gerçekten, geçen yüzyılın sonuna dek, 
doğabilim, her şeyden çok olguları toplayan bir 

50bilim, bir tamamlanmış şeyler bilimi oldu."

Ama bu konuyu tamamlamamız için şunu da gör-
memiz gerekir:

VII. "METAFİZİK" SÖZCÜĞÜNÜN AÇIKLAMASI

Felsefede metafizik denilen önemli bir bölüm 
vardır. Ama metafizik, ancak, tanrı ve ruhla uğraştığı i-
çin, zenginlerin felsefesinde böyle bir önem taşır. Onda 
her şey sonsuzdur. Tanrı, sonsuzdur, değişmez, kendi ken-
disiyle özdeş kalır; “ruh” da öyle. İyi de, kötü de vb. hep 
aynıdır, bütün bunlar, açıkça belirlenmiş, kesin ve son-
suzdur. Demek ki, felsefenin metafizik denilen bu bölü-
münde, şeyler, donmuş bir topluluk olarak görülürler ve 
her şeyi karşı karşıya koyma yoluyla, ruh maddeye karşı, 
iyi kötüye karşı vb. konarak, yani karşıtlar arasındaki 
birbirine karşı olma durumuyla uslamlama yürütülür.

Bu uslamlama, bu düşünüş biçimine, bu anlayı-
şa, "metafizik" denir. Çünkü bu anlayış, tanrı gibi, iyilik, 
ruh, kötülük vb. gibi fizik dışında bulunan şeyleri ve 
fikirleri işler. Metafizik, Yunanca "ötesinde" demek olan 
meta ve dünya olaylarının bilimi demek olan fizik sözle-
rinden gelir. Demek ki metafizik, dünyanın, yaşamın ö-
tesindeki şeylerle uğraşır.

Ayrıca, bu anlayış, tarihsel bir raslantı sonucu 

proletarya diktatörlüğünü öldürdü.
Hayvanların da bitkilerin de bir evrimi olduğu 

bilininceye kadar, zooloji ve biyoloji de şeyleri ayrı ayrı 
görür ve incelerdi. eskiden, bütün varlıklar, şeyler, nasıl 
ise, her zaman öyle oldukları düşünülerek sınıflandırı-
lıyordu.

"Ve gerçekten, geçen yüzyılın sonuna dek, 
doğabilim, her şeyden çok olguları toplayan bir 

50bilim, bir tamamlanmış şeyler bilimi oldu."

Ama bu konuyu tamamlamamız için şunu da gör-
memiz gerekir:

VII. "METAFİZİK" SÖZCÜĞÜNÜN AÇIKLAMASI

Felsefede metafizik denilen önemli bir bölüm 
vardır. Ama metafizik, ancak, tanrı ve ruhla uğraştığı i-
çin, zenginlerin felsefesinde böyle bir önem taşır. Onda 
her şey sonsuzdur. Tanrı, sonsuzdur, değişmez, kendi ken-
disiyle özdeş kalır; “ruh” da öyle. İyi de, kötü de vb. hep 
aynıdır, bütün bunlar, açıkça belirlenmiş, kesin ve son-
suzdur. Demek ki, felsefenin metafizik denilen bu bölü-
münde, şeyler, donmuş bir topluluk olarak görülürler ve 
her şeyi karşı karşıya koyma yoluyla, ruh maddeye karşı, 
iyi kötüye karşı vb. konarak, yani karşıtlar arasındaki 
birbirine karşı olma durumuyla uslamlama yürütülür.

Bu uslamlama, bu düşünüş biçimine, bu anlayı-
şa, "metafizik" denir. Çünkü bu anlayış, tanrı gibi, iyilik, 
ruh, kötülük vb. gibi fizik dışında bulunan şeyleri ve 
fikirleri işler. Metafizik, Yunanca "ötesinde" demek olan 
meta ve dünya olaylarının bilimi demek olan fizik sözle-
rinden gelir. Demek ki metafizik, dünyanın, yaşamın ö-
tesindeki şeylerle uğraşır.

Ayrıca, bu anlayış, tarihsel bir raslantı sonucu 

 145Georges Politzer



da, "metafizik" diye adlandırılır. Mantığı ilk inceleyen 
(ki hala kullanılmaktadır) Aristoteles, çok şeyler yazdı. 
Ölümünden sonra, öğretilileri, onun yazılarını sınıflan-
dırdılar; bir katalog yaptılar ve sonra, Fizik diye başlık 
atılmış bir yazı ile “ruh” sorunlarını işleyen başlıksız bir 
yazısını buldular. Ve o yazıyı, fizikten sonra anlamına ge-
len Yunanca Metafizik sözü ile sınıflandırdılar.

Sonuç olarak, incelediğimiz üç terim arasında 
bulunan bağ üzerinde önemle duralım:

Metafizik> mekanikçilik> mantık. Bu üç bilgi 
kolu, her zaman birlikte görünürler ve hep birbirlerini 
gerektirirler. Bir sistem oluştururlar ki, biri olmadan öte-
ki anlaşılamaz.

YOKLAMA SORULARI
1. Örnekler vererek, bizim, şeyleri hareketsiz o-

larak düşünmeye alışık olduğumuzu gösteriniz.
2. Metafizik dünya anlayışı üzerine örnekler ve-

riniz.
3. Mekanikçilik nedir ve niçin metafiziktir?
4. Mantık nedir?
5. Metafizik anlayış ve yöntemin özellikleri ne-

lerdir?
YAZILI ÖDEV

Hem metafizikçi, hem devrimci olunabilir mi?

Dipnot

47 F. Engels, Ludwig Feuerbach, s. 40
48 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 67
49 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 72
50 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 49

da, "metafizik" diye adlandırılır. Mantığı ilk inceleyen 
(ki hala kullanılmaktadır) Aristoteles, çok şeyler yazdı. 
Ölümünden sonra, öğretilileri, onun yazılarını sınıflan-
dırdılar; bir katalog yaptılar ve sonra, Fizik diye başlık 
atılmış bir yazı ile “ruh” sorunlarını işleyen başlıksız bir 
yazısını buldular. Ve o yazıyı, fizikten sonra anlamına ge-
len Yunanca Metafizik sözü ile sınıflandırdılar.

Sonuç olarak, incelediğimiz üç terim arasında 
bulunan bağ üzerinde önemle duralım:

Metafizik> mekanikçilik> mantık. Bu üç bilgi 
kolu, her zaman birlikte görünürler ve hep birbirlerini 
gerektirirler. Bir sistem oluştururlar ki, biri olmadan öte-
ki anlaşılamaz.

YOKLAMA SORULARI
1. Örnekler vererek, bizim, şeyleri hareketsiz o-

larak düşünmeye alışık olduğumuzu gösteriniz.
2. Metafizik dünya anlayışı üzerine örnekler ve-

riniz.
3. Mekanikçilik nedir ve niçin metafiziktir?
4. Mantık nedir?
5. Metafizik anlayış ve yöntemin özellikleri ne-

lerdir?
YAZILI ÖDEV

Hem metafizikçi, hem devrimci olunabilir mi?

Dipnot

47 F. Engels, Ludwig Feuerbach, s. 40
48 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 67
49 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 72
50 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 49

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
146



DÖRDÜNCÜ KISIM
DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİ

BİRİNCİ BÖLÜM
DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİNE GİRİŞ

I. Hazırlayıcı uyarılar
II. Diyalektik yöntem nereden doğmuştur?

III. Diyalektik, uzun zaman, niçin metafi-

zik anlayışın baskısı altında kaldı?
IV. 18. yüzyıl materyalizmi niçin metafi-

zikti?
V. Diyalektik materyalizm nasıl doğdu: 

Hegel ve Marks

I.HAZIRLAYICI UYARILAR

Diyalektikten, bazen, gizemli bir şey gibi sözedi-
lir ve o, karmaşık herhangi bir şey gibi gösterilir. Diya-
lektik iyi bilinmediği için, ondan gelişigüzel sözedildiği 
de olur. Bütün bunlar, can sıkıcıdır ve sakınılması gere-
ken yanlışlara neden olurlar.

Sözcüğün kaynak anlamına bakıldığında, "diya-
lektik" terimi, yalnızca tartışma sanatı demektir ve uzun 
uzun tartışan insan için kullanıldığında da bu anlam an-
laşılır; gene sözün anlamı genişletilerek, iyi konuşan bir 
insan için de diyalektikçi (diyalektisyen) denilebilir.

Biz, diyalektiği, bu anlamda incelemeyeceğiz. 

DÖRDÜNCÜ KISIM
DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİ

BİRİNCİ BÖLÜM
DİYALEKTİĞİN İNCELENMESİNE GİRİŞ

I. Hazırlayıcı uyarılar
II. Diyalektik yöntem nereden doğmuştur?

III. Diyalektik, uzun zaman, niçin metafi-

zik anlayışın baskısı altında kaldı?
IV. 18. yüzyıl materyalizmi niçin metafi-

zikti?
V. Diyalektik materyalizm nasıl doğdu: 

Hegel ve Marks

I.HAZIRLAYICI UYARILAR

Diyalektikten, bazen, gizemli bir şey gibi sözedi-
lir ve o, karmaşık herhangi bir şey gibi gösterilir. Diya-
lektik iyi bilinmediği için, ondan gelişigüzel sözedildiği 
de olur. Bütün bunlar, can sıkıcıdır ve sakınılması gere-
ken yanlışlara neden olurlar.

Sözcüğün kaynak anlamına bakıldığında, "diya-
lektik" terimi, yalnızca tartışma sanatı demektir ve uzun 
uzun tartışan insan için kullanıldığında da bu anlam an-
laşılır; gene sözün anlamı genişletilerek, iyi konuşan bir 
insan için de diyalektikçi (diyalektisyen) denilebilir.

Biz, diyalektiği, bu anlamda incelemeyeceğiz. 

 147Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
148

Diyalektik sözü, felsefi bakış açısından başka bir anlam 
kazanmıştır. Felsefi anlamda diyalektik, sanılanın tersi-
ne, herkesin erişebileceği, apaçık ve gizemsiz bir şeydir.

Ama, diyalektik herkesçe anlaşılabilse de, gene 
de bazı güçlükleri vardır; işte bu güçlüklerin nedenini 
bilmemiz gerekir.

El işlerinden bazıları basit, bazıları pek karma-
şıktır. Örneğin, saklama kutuları yapmak basit bir iştir. 
Tersine, bir elektrikli eşyayı lehimlemek, parmaklarda 
çok daha ustalık, duyarlık ve kıvraklık isteyen bir iştir.

Ellerimiz ve parmaklarımız, bizim için iş aletle-
ridir. Ama düşünce de bir iş aletidir. Nasıl parmakları-
mız her zaman irice, titizlik isteyen bir iş yapmıyorlarsa, 
beynimiz için de durum aynıdır.

İnsan emeğinin tarihinde, insan, başlangıcında 
ancak kaba işleri yapmayı biliyordu. Bilimlerdeki iler-
leme, daha belirli, daha kesin işlerin yapılabilmesine 
yolaçtı.

Düşünce tarihi için de tam aynı şey olmuştur. 
Metafizik, parmaklarımız gibi, ancak kaba hareketleri 
yapabilme yeteneğinde bir düşünce yöntemidir (örneğin 
sandıkları çivilemek ya da çekmeceleri çekmek gibi).

Diyalektik, bu yöntemden ayrılır, çünkü çok da-
ha büyük bir açıklık, incelik sağlar. Ve diyalektik, büyük 
bir açıklığa, inceliğe sahip bir düşünce yönteminden baş-
ka bir şey değildir.

Düşüncenin evrimi de, tıpkı, el işinin evrimi gibi 
olmuştur. Bunun öyküsü de aynıdır, bu evrimde de hiçbir 
sır yoktur, her şey apaçıktır.

Güçlükler şuradan gelmektedir: 26 yaşına kadar 
sandık çiviliyoruz ve sonra, birdenbire, bizi, monte etmek 
üzere telsiz aygıtının önüne koyuyorlar. Elbette çok 
güçlük çekeceğiz. Elbette ki, ellerimiz hantal, parmak-
larımız beceriksiz olacaktır. Ancak zamanla yavaş yavaş 
kıvraklaşabilecek ve bu işi gerçekleştirebileceğiz. Baş-

Diyalektik sözü, felsefi bakış açısından başka bir anlam 
kazanmıştır. Felsefi anlamda diyalektik, sanılanın tersi-
ne, herkesin erişebileceği, apaçık ve gizemsiz bir şeydir.

Ama, diyalektik herkesçe anlaşılabilse de, gene 
de bazı güçlükleri vardır; işte bu güçlüklerin nedenini 
bilmemiz gerekir.

El işlerinden bazıları basit, bazıları pek karma-
şıktır. Örneğin, saklama kutuları yapmak basit bir iştir. 
Tersine, bir elektrikli eşyayı lehimlemek, parmaklarda 
çok daha ustalık, duyarlık ve kıvraklık isteyen bir iştir.

Ellerimiz ve parmaklarımız, bizim için iş aletle-
ridir. Ama düşünce de bir iş aletidir. Nasıl parmakları-
mız her zaman irice, titizlik isteyen bir iş yapmıyorlarsa, 
beynimiz için de durum aynıdır.

İnsan emeğinin tarihinde, insan, başlangıcında 
ancak kaba işleri yapmayı biliyordu. Bilimlerdeki iler-
leme, daha belirli, daha kesin işlerin yapılabilmesine 
yolaçtı.

Düşünce tarihi için de tam aynı şey olmuştur. 
Metafizik, parmaklarımız gibi, ancak kaba hareketleri 
yapabilme yeteneğinde bir düşünce yöntemidir (örneğin 
sandıkları çivilemek ya da çekmeceleri çekmek gibi).

Diyalektik, bu yöntemden ayrılır, çünkü çok da-
ha büyük bir açıklık, incelik sağlar. Ve diyalektik, büyük 
bir açıklığa, inceliğe sahip bir düşünce yönteminden baş-
ka bir şey değildir.

Düşüncenin evrimi de, tıpkı, el işinin evrimi gibi 
olmuştur. Bunun öyküsü de aynıdır, bu evrimde de hiçbir 
sır yoktur, her şey apaçıktır.

Güçlükler şuradan gelmektedir: 26 yaşına kadar 
sandık çiviliyoruz ve sonra, birdenbire, bizi, monte etmek 
üzere telsiz aygıtının önüne koyuyorlar. Elbette çok 
güçlük çekeceğiz. Elbette ki, ellerimiz hantal, parmak-
larımız beceriksiz olacaktır. Ancak zamanla yavaş yavaş 
kıvraklaşabilecek ve bu işi gerçekleştirebileceğiz. Baş-



 149Georges Politzer

langıçta bize çok güç görünen daha sonra çok basit gele-
cektir.

Diyalektik için de aynı şey. Eski metafizik dü-
şünce yönteminin ağırlığıyla kafamız karmakarışık iken, 
diyalektik yöntemin kıvraklığını, inceliğini kavramamız 
gerekiyor. Ama göreceğiz ki, bunda da gene hiçbir sır, 
hiçbir karışıklık yoktur.

II. DİYALEKTİK YÖNTEM NEREDEN 
DOĞMUŞTUR?

Biz biliyoruz ki, metafizik, dünyayı donmuş şey-
ler kümesi olarak kabul eder, oysa, doğaya baktığımızda, 
donmuş ve hareketsiz hiçbir şeyin olmadığını, tersine, 
her şeyin kımıldadığını, her şeyin değiştiğini görürüz. 
Düşünce için de aynı şeyi saptarız. O halde, bu saptama-
dan, metafizik ile gerçek arasında bir uyumsuzluk bu-
lunduğu sonucu çıkar. Bunun için, yalın bir biçimde ta-
nımlamak ve öz bir fikir vermek için denilebilir ki: "me-
tafizik" diyen "hareketsizlik" demektedir, "diyalektik" 
diyen de "hareket" demektedir.

Bizi kuşatan her şeyde bulunan hareket ve değiş-
me, diyalektiğin temelinde yatan şeylerdir.

"Doğayı, insan tarihini ya da kendi öz ka-
fa etkinliğimizi düşüncenin incelemesi altına 
koyduğumuz zaman, bize ilk görünen şey, hiçbir 
şeyin olduğu gibi, olduğu yerde, olduğu biçimde 
kalmadığı, ama her şeyin hareket ettiği, değişti-
ği, varolduğu ve yokolduğu sonsuz ve karşılıklı i-

51lişkiler ve etkiler yumağı tablosudur."

Engels'in bu çok açık metninden sonra, diyalek-
tik bakış açısından, her şeyin değiştiğini, hiçbir şeyin 

langıçta bize çok güç görünen daha sonra çok basit gele-
cektir.

Diyalektik için de aynı şey. Eski metafizik dü-
şünce yönteminin ağırlığıyla kafamız karmakarışık iken, 
diyalektik yöntemin kıvraklığını, inceliğini kavramamız 
gerekiyor. Ama göreceğiz ki, bunda da gene hiçbir sır, 
hiçbir karışıklık yoktur.

II. DİYALEKTİK YÖNTEM NEREDEN 
DOĞMUŞTUR?

Biz biliyoruz ki, metafizik, dünyayı donmuş şey-
ler kümesi olarak kabul eder, oysa, doğaya baktığımızda, 
donmuş ve hareketsiz hiçbir şeyin olmadığını, tersine, 
her şeyin kımıldadığını, her şeyin değiştiğini görürüz. 
Düşünce için de aynı şeyi saptarız. O halde, bu saptama-
dan, metafizik ile gerçek arasında bir uyumsuzluk bu-
lunduğu sonucu çıkar. Bunun için, yalın bir biçimde ta-
nımlamak ve öz bir fikir vermek için denilebilir ki: "me-
tafizik" diyen "hareketsizlik" demektedir, "diyalektik" 
diyen de "hareket" demektedir.

Bizi kuşatan her şeyde bulunan hareket ve değiş-
me, diyalektiğin temelinde yatan şeylerdir.

"Doğayı, insan tarihini ya da kendi öz ka-
fa etkinliğimizi düşüncenin incelemesi altına 
koyduğumuz zaman, bize ilk görünen şey, hiçbir 
şeyin olduğu gibi, olduğu yerde, olduğu biçimde 
kalmadığı, ama her şeyin hareket ettiği, değişti-
ği, varolduğu ve yokolduğu sonsuz ve karşılıklı i-

51lişkiler ve etkiler yumağı tablosudur."

Engels'in bu çok açık metninden sonra, diyalek-
tik bakış açısından, her şeyin değiştiğini, hiçbir şeyin 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
150

olduğu yerde kalmadığını, hiçbir şeyin nasıl ise öyle 
devam etmediğini, ve bu bakımdan bu görüşün gerçekle 
tam bir uyum içinde bulunduğunu görüyoruz. Hiçbir şey, 
bulunduğu yerde durmaz, bize hareketsiz görünse bile 
kımıldar; yerin, güneşin çevresindeki hareketiyle bir-
likte kımıldar, yerin kendi ekseni üzerindeki hareketiyle 
birlikte kımıldar. Metafizikte özdeşlik ilkesi, bir şeyin 
kendi kendisi olarak kalmasını ister. Oysa biz, tersine, 
hiçbir şeyin olduğu gibi kalmadığını görüyoruz.

Hep aynı kalıyormuşuz gibi bir izlenimimiz 
vardır bizim, bununla birlikte, Engels bize "aynılar, 
farklıdırlar" diyor. Siz, özdeş olduğumuzu düşünüyor-
sunuz, ama daha bunu düşünürken biz değiştik bile. Ço-
cuktuk, adam olduk ve bu adam, fiziksel olarak, hiçbir 
zaman aynı kalmaz; günbegün yaşlanır.

Demek ki, Elealıların savundukları gibi, hareket 
aldatıcı görünüş değildir; madem ki, gerçekte, her şey 
kımıldar ve değişir, aldatıcı görünüş hareketsizliktir.

Tarih de bize, şeylerin oldukları gibi durmadık-
larını tanıtlıyor.

Toplum hiçbir zaman hareketsiz değildir. İlkçağ-
da, ilkin köleci toplum varoldu, ondan sonra feodal top-
lum geldi, onu da kapitalist toplum izledi. Bu toplum-
ların incelenmesi, bize, yeni bir toplumun doğmasına 
yolaçan öğelerin, bu toplumların bağrında sürekli olarak 
ve yavaş yavaş, gözle görülmeksizin geliştiklerini gös-
teriyor. Bunun gibi, kapitalist toplum da her gün değiş-
mektedir ve SSCB'de artık varolmuştur. Çünkü hiçbir 
toplum hareketsiz kalmaz, Sovyetler Birliği'nde kurulan 
sosyalist toplum da, ilerletemeyince ya ortadan kalkmak 
durumundadır ya da diğer ülkelerde kurulacak olan de-
mokratik ve sosyalist sistemlerle birleşerek komünist 
topluma doğru ilerleyecektir. Daha şimdiden gözle görü-
lebilecek biçimde değişmeler başlamıştır! Onun için, 
metafizikçiler, orada ne olup bittiğini anlamıyorlar. Hala 

olduğu yerde kalmadığını, hiçbir şeyin nasıl ise öyle 
devam etmediğini, ve bu bakımdan bu görüşün gerçekle 
tam bir uyum içinde bulunduğunu görüyoruz. Hiçbir şey, 
bulunduğu yerde durmaz, bize hareketsiz görünse bile 
kımıldar; yerin, güneşin çevresindeki hareketiyle bir-
likte kımıldar, yerin kendi ekseni üzerindeki hareketiyle 
birlikte kımıldar. Metafizikte özdeşlik ilkesi, bir şeyin 
kendi kendisi olarak kalmasını ister. Oysa biz, tersine, 
hiçbir şeyin olduğu gibi kalmadığını görüyoruz.

Hep aynı kalıyormuşuz gibi bir izlenimimiz 
vardır bizim, bununla birlikte, Engels bize "aynılar, 
farklıdırlar" diyor. Siz, özdeş olduğumuzu düşünüyor-
sunuz, ama daha bunu düşünürken biz değiştik bile. Ço-
cuktuk, adam olduk ve bu adam, fiziksel olarak, hiçbir 
zaman aynı kalmaz; günbegün yaşlanır.

Demek ki, Elealıların savundukları gibi, hareket 
aldatıcı görünüş değildir; madem ki, gerçekte, her şey 
kımıldar ve değişir, aldatıcı görünüş hareketsizliktir.

Tarih de bize, şeylerin oldukları gibi durmadık-
larını tanıtlıyor.

Toplum hiçbir zaman hareketsiz değildir. İlkçağ-
da, ilkin köleci toplum varoldu, ondan sonra feodal top-
lum geldi, onu da kapitalist toplum izledi. Bu toplum-
ların incelenmesi, bize, yeni bir toplumun doğmasına 
yolaçan öğelerin, bu toplumların bağrında sürekli olarak 
ve yavaş yavaş, gözle görülmeksizin geliştiklerini gös-
teriyor. Bunun gibi, kapitalist toplum da her gün değiş-
mektedir ve SSCB'de artık varolmuştur. Çünkü hiçbir 
toplum hareketsiz kalmaz, Sovyetler Birliği'nde kurulan 
sosyalist toplum da, ilerletemeyince ya ortadan kalkmak 
durumundadır ya da diğer ülkelerde kurulacak olan de-
mokratik ve sosyalist sistemlerle birleşerek komünist 
topluma doğru ilerleyecektir. Daha şimdiden gözle görü-
lebilecek biçimde değişmeler başlamıştır! Onun için, 
metafizikçiler, orada ne olup bittiğini anlamıyorlar. Hala 



 151Georges Politzer

kapitalist baskının etkisi altındaki insanların duyguları 
ile, o toplumu yargılamaya devam ediyorlar.

Bizim duygularımız da değişir, ki biz bunu pek az 
hesaba katıyoruz. Bir sempatiden başka bir şey olmayan 
şeyin bir aşka dönüştüğünü, sonra da bazan bir kin hali-
ne geldiğini görürüz.

Her yerde, doğada, tarihte, düşüncede gördüğü-
müz şey, değişme ve harekettir. İşte diyalektik, bu sapta-
ma ile başlar.

Yunanlılar, her yanda değişmeyle ve hareketle 
karşılaşılması olgusundan etkilendiler. Daha önce 
gördük ki, "diyalektiğin babası" denilen Heraklitos, 
bize, ilk olarak, diyalektik bir dünya anlayışı getirmiştir, 
yani dünyayı hareket halinde ve donmamış olarak ta-
nımlamıştır. Heraklitos'in görüş tarzı, bir yöntem haline 
gelebilir.

Ama bu diyalektik yöntem, ancak çok zaman 
sonra kabul edilebilmiştir. Diyalektiğin, niçin bu kadar 
uzun zaman metafizik yöntemin baskısı altında kaldığını 
görmemiz gerekir.

III. DİYALEKTİK, UZUN ZAMAN, NİÇİN
METAFİZİK YÖNTEMİN BASKISI

ALTINDA KALDI?

Diyalektik anlayışın, tarihte, çok erkenden doğ-
muş olduğunu, ama insanların bilgilerinin yetersizliği-
nin, metafizik yöntemin gelişmesine ve diyalektiğin ö-
nüne geçmesine olanak sağladığını görmüştük.

Burada, insanların büyük bilgisizliğinden doğan 
idealizm ile diyalektiğin yeterince tanınmamasından do-
ğan metafizik anlayış arasında, bir paralellik kurabiliriz.

Bu, niçin ve nasıl olanaklı olabilirdi?
İnsanlar, doğayı incelemeye tam bir bilgisizlik 

içinde başladılar. Saptadıkları olayları incelemek için, 

kapitalist baskının etkisi altındaki insanların duyguları 
ile, o toplumu yargılamaya devam ediyorlar.

Bizim duygularımız da değişir, ki biz bunu pek az 
hesaba katıyoruz. Bir sempatiden başka bir şey olmayan 
şeyin bir aşka dönüştüğünü, sonra da bazan bir kin hali-
ne geldiğini görürüz.

Her yerde, doğada, tarihte, düşüncede gördüğü-
müz şey, değişme ve harekettir. İşte diyalektik, bu sapta-
ma ile başlar.

Yunanlılar, her yanda değişmeyle ve hareketle 
karşılaşılması olgusundan etkilendiler. Daha önce 
gördük ki, "diyalektiğin babası" denilen Heraklitos, 
bize, ilk olarak, diyalektik bir dünya anlayışı getirmiştir, 
yani dünyayı hareket halinde ve donmamış olarak ta-
nımlamıştır. Heraklitos'in görüş tarzı, bir yöntem haline 
gelebilir.

Ama bu diyalektik yöntem, ancak çok zaman 
sonra kabul edilebilmiştir. Diyalektiğin, niçin bu kadar 
uzun zaman metafizik yöntemin baskısı altında kaldığını 
görmemiz gerekir.

III. DİYALEKTİK, UZUN ZAMAN, NİÇİN
METAFİZİK YÖNTEMİN BASKISI

ALTINDA KALDI?

Diyalektik anlayışın, tarihte, çok erkenden doğ-
muş olduğunu, ama insanların bilgilerinin yetersizliği-
nin, metafizik yöntemin gelişmesine ve diyalektiğin ö-
nüne geçmesine olanak sağladığını görmüştük.

Burada, insanların büyük bilgisizliğinden doğan 
idealizm ile diyalektiğin yeterince tanınmamasından do-
ğan metafizik anlayış arasında, bir paralellik kurabiliriz.

Bu, niçin ve nasıl olanaklı olabilirdi?
İnsanlar, doğayı incelemeye tam bir bilgisizlik 

içinde başladılar. Saptadıkları olayları incelemek için, 



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
152

onları sınıflandırmaya başlıyorlar. Ama sınıflandırma 
tarzı, bir düşünüş alışkanlığı yaratıyor. Kategoriler yapa-
rak ve bunları birbirlerinden ayırarak, aklımız, böyle ayır-
malar yapmaya alışıyor ve biz, burada, metafizik yönte-
min ilk özelliğini buluyoruz. Şu halde, metafizik, bilim-
lerin gelişmesinde yetersizlikten çıkıyor. Daha 150 yıl ön-
ce, bilimler birbirlerinden ayrılarak inceleniyordu. Ör-
neğin, kimya, fizik, biyoloji, kendi başlarına, ayrı ayrı 
inceleniyordu ve aralarında hiçbir ilişki görülmüyordu. 
Bu yöntem, bilimlerin kendi içinde de uygulanıyordu. 
Fizik, sesi, ısıyı, manyetiği, elektriği inceliyordu ve bu 
çeşitli olaylar arasında hiçbir ilişki olmadığı düşünülü-
yordu; her biri, ayrı bölümlerde inceleniyordu.

İşte burada da metafiziğin, şeyler arasındaki iliş-
kilerin tanınmamasını, aralarında ortak bir şey bulun-
mamasını kabul eden ikinci temel özelliğini çok iyi gö-
rüyoruz.

Aynı şekilde, şeyleri durgunluk halinde 
kavramak, hareket halinde kavramaktan çok daha 
kolaydır. Örnek olarak fotoğrafçılığı alalım: Görürüz ki, 
ilkin, şeyler kendi hareketsizlikleri içinde (bu fotoğraf-
tır), sonra, ancak zamanla, hareketleri içinde (bu da, 
sinemadır) saptanmaya çalışılır. Fotoğraf ve sinemanın 
imgesi, bilimlerin ve insan zihninin gelişmesinin bir im-
gesidir. Şeyleri, hareket içinde incelemeden önce, dur-
gun halleriyle inceliyoruz.

Peki niçin? Çünkü, bilinmiyordu. Öğrenmek için 
de en kolay bakış açısı seçildi; çünkü hareketsiz şeyler, 
kavranması ve incelenmesi daha kolay şeylerdir. Kuşku-
suz, şeyleri durgunluk halinde inceleme, diyalektik 
düşüncenin zorunlu bir anıdır - ama yalnız bir an, eksik, 
parçalı ve oluş halindeki şeylerin incelenmesiyle bütün-
leşmesi gereken bir andır.

Bu anlayışı, örneğin, biyolojide, zoolojinin ve 
botaniğin incelenmesinde görüyoruz. Çünkü bunlar iyi 

onları sınıflandırmaya başlıyorlar. Ama sınıflandırma 
tarzı, bir düşünüş alışkanlığı yaratıyor. Kategoriler yapa-
rak ve bunları birbirlerinden ayırarak, aklımız, böyle ayır-
malar yapmaya alışıyor ve biz, burada, metafizik yönte-
min ilk özelliğini buluyoruz. Şu halde, metafizik, bilim-
lerin gelişmesinde yetersizlikten çıkıyor. Daha 150 yıl ön-
ce, bilimler birbirlerinden ayrılarak inceleniyordu. Ör-
neğin, kimya, fizik, biyoloji, kendi başlarına, ayrı ayrı 
inceleniyordu ve aralarında hiçbir ilişki görülmüyordu. 
Bu yöntem, bilimlerin kendi içinde de uygulanıyordu. 
Fizik, sesi, ısıyı, manyetiği, elektriği inceliyordu ve bu 
çeşitli olaylar arasında hiçbir ilişki olmadığı düşünülü-
yordu; her biri, ayrı bölümlerde inceleniyordu.

İşte burada da metafiziğin, şeyler arasındaki iliş-
kilerin tanınmamasını, aralarında ortak bir şey bulun-
mamasını kabul eden ikinci temel özelliğini çok iyi gö-
rüyoruz.

Aynı şekilde, şeyleri durgunluk halinde 
kavramak, hareket halinde kavramaktan çok daha 
kolaydır. Örnek olarak fotoğrafçılığı alalım: Görürüz ki, 
ilkin, şeyler kendi hareketsizlikleri içinde (bu fotoğraf-
tır), sonra, ancak zamanla, hareketleri içinde (bu da, 
sinemadır) saptanmaya çalışılır. Fotoğraf ve sinemanın 
imgesi, bilimlerin ve insan zihninin gelişmesinin bir im-
gesidir. Şeyleri, hareket içinde incelemeden önce, dur-
gun halleriyle inceliyoruz.

Peki niçin? Çünkü, bilinmiyordu. Öğrenmek için 
de en kolay bakış açısı seçildi; çünkü hareketsiz şeyler, 
kavranması ve incelenmesi daha kolay şeylerdir. Kuşku-
suz, şeyleri durgunluk halinde inceleme, diyalektik 
düşüncenin zorunlu bir anıdır - ama yalnız bir an, eksik, 
parçalı ve oluş halindeki şeylerin incelenmesiyle bütün-
leşmesi gereken bir andır.

Bu anlayışı, örneğin, biyolojide, zoolojinin ve 
botaniğin incelenmesinde görüyoruz. Çünkü bunlar iyi 



153Georges Politzer

bilinmiyorlardı; önceleri, hayvanlar, soy ve tür biçimin-
de sınıflandırıldı ve aralarında ortak hiçbir şey bulun-
madığı ve bu durumun her zaman böyle olmuş olduğu 
düşünüldü (metafiziğin üçüncü temel özelliği). "Sapta-
nımcılık" (fixisme) denilen (ve "evrimcilik"in tersine, ör-
neğin, hayvan türlerinin bugün ne iseler her zaman öyle 
olduklarını ve hiçbir evrim göstermediklerini iddia e-
den) teori buradan gelir; demek ki bu, metafizik bir teo-
ridir ve insanların bilgisizliğinden ileri gelmektedir.

IV. 18. YÜZYIL MATERYALİZMİ NİÇİN 
METAFİZİKTİ?

Mekanikçiliğin 18. yüzyıl materyalizminde çok 
büyük bir rol oynadığını ve bu materyalizme çok kez 
"mekanikçi materyalizm" dendiğini biliyoruz. Neden 
böyle oldu? Çünkü materyalist anlayış, bütün bilimlerin 
gelişmesine bağlıdır ve bilimler arasında ilk gelişmiş 
olan da mekanik bilimidir. Günlük dilde mekanik maki-
nelerin incelenmesi, bilimsel dilde ise yer değiştirme o-
larak hareketin incelenmesidir. Mekanik ilk gelişen bi-
lim olmuşsa, bu mekanik hareketin, en basit hareket ol-
masındandır. Ağaç üzerinde, rüzgarda sallanan bir el-
manın hareketini incelemek, olgunlaşmakta olan bir el-
manın içinde oluşan değişmeyi incelemekten çok daha 
kolaydır. Rüzgarın elma üzerinde etkisi, elmanın olgun-
laşmasından çok daha kolaylıkla incelenebilir. Ama bu 
inceleme "kısmidir" ve böyle bir inceleme metafiziğe ka-
pı açar.

Eski Yunanlılar, her ne kadar her şeyin hareket 
olduğunu gözledilerse de bu gözlemlerinden yararlana-
madılar, çünkü bilgileri yetersizdi. O halde şeyler ve o-
laylar gözleniyor, sınıflandırılıyor, yer değiştirmenin in-
celenmesi ile yetiniliyor, bundan da mekanik ortaya çı-
kıyor; ve bilim alanlarındaki bilgilerin yetersizliği, me-

bilinmiyorlardı; önceleri, hayvanlar, soy ve tür biçimin-
de sınıflandırıldı ve aralarında ortak hiçbir şey bulun-
madığı ve bu durumun her zaman böyle olmuş olduğu 
düşünüldü (metafiziğin üçüncü temel özelliği). "Sapta-
nımcılık" (fixisme) denilen (ve "evrimcilik"in tersine, ör-
neğin, hayvan türlerinin bugün ne iseler her zaman öyle 
olduklarını ve hiçbir evrim göstermediklerini iddia e-
den) teori buradan gelir; demek ki bu, metafizik bir teo-
ridir ve insanların bilgisizliğinden ileri gelmektedir.

IV. 18. YÜZYIL MATERYALİZMİ NİÇİN 
METAFİZİKTİ?

Mekanikçiliğin 18. yüzyıl materyalizminde çok 
büyük bir rol oynadığını ve bu materyalizme çok kez 
"mekanikçi materyalizm" dendiğini biliyoruz. Neden 
böyle oldu? Çünkü materyalist anlayış, bütün bilimlerin 
gelişmesine bağlıdır ve bilimler arasında ilk gelişmiş 
olan da mekanik bilimidir. Günlük dilde mekanik maki-
nelerin incelenmesi, bilimsel dilde ise yer değiştirme o-
larak hareketin incelenmesidir. Mekanik ilk gelişen bi-
lim olmuşsa, bu mekanik hareketin, en basit hareket ol-
masındandır. Ağaç üzerinde, rüzgarda sallanan bir el-
manın hareketini incelemek, olgunlaşmakta olan bir el-
manın içinde oluşan değişmeyi incelemekten çok daha 
kolaydır. Rüzgarın elma üzerinde etkisi, elmanın olgun-
laşmasından çok daha kolaylıkla incelenebilir. Ama bu 
inceleme "kısmidir" ve böyle bir inceleme metafiziğe ka-
pı açar.

Eski Yunanlılar, her ne kadar her şeyin hareket 
olduğunu gözledilerse de bu gözlemlerinden yararlana-
madılar, çünkü bilgileri yetersizdi. O halde şeyler ve o-
laylar gözleniyor, sınıflandırılıyor, yer değiştirmenin in-
celenmesi ile yetiniliyor, bundan da mekanik ortaya çı-
kıyor; ve bilim alanlarındaki bilgilerin yetersizliği, me-



tafizik anlayışı doğuruyor.
Materyalizmin, her zaman bilimler üzerinde ye-

raldığını biliyoruz. Ve bu çağda, bütün bilimler arasında 
en çok gelişmiş olan bilim, mekanikti.

"Bunun için, diyecektir Engels, 18. yüzyıl 
materyalizminin metafizik, mekanikçi bir mater-
yalizm olması kaçınılmazdı, çünkü bilimler de 
öyleydi.”

Şu halde diyeceğiz ki, bu metafizik, mekanikçi 
materyalizm, materyalistti, çünkü felsefenin temel soru-
sunu, birinci etken maddedir diye yanıtlıyordu; ama ay-
nı zamanda metafizikti; çünkü, evreni, donmuş, kalıp-
laşmış ve mekanik şeyler kümesi sayıyordu, çünkü her 
şeyi mekanik pencereden görüyor ve inceliyordu.

Bir gün gelecek, araştırmaların birikimiyle, 
bilimlerin de hareketsiz olmadıkları saptanacak. Kim-
yayı, fizikten ya da biyolojiden ayırdıktan sonra; tek baş-
larına birini ya da ötekini incelemenin olanaksız hale 
geldiğinin farkına varılacaktır. Örneğin, biyoloji alanına 
giren sindirimi, kimya olmadan incelemek, olanaksızdır. 
19. yüzyıla doğru, bilimlerin birbirlerine bağlı oldukları 
anlaşılacak ve bunu, bilimler içindeki metafizik anla-
yışta bir geri çekilme izleyecektir, çünkü doğa hakkında 
daha derinleştirilmiş bilgilere sahip olunacaktır. O 
zamana kadar, fizik olayları ayrı ayrı incelenmişti; ama 
şimdi, bütün bu olayların aynı nitelikte olduğu kabul e-
dilmek zorunda kalınıyor. Böylece, önce ayrı ayrı incele-
nen elektrik ve manyetik, bugün bir tek bilim: elektro-
manyetik olarak birleştirilmiştir.

Ses, ısı ve ışık olayları incelenirken, aynı şekil-
de, her üçünün de, aynı nitelikte bir olaydan çıkmış ol-
duğunun farkına varıldı.

Bir çekiçle vurulurken bir ses elde edilir, bir ısı 

tafizik anlayışı doğuruyor.
Materyalizmin, her zaman bilimler üzerinde ye-

raldığını biliyoruz. Ve bu çağda, bütün bilimler arasında 
en çok gelişmiş olan bilim, mekanikti.

"Bunun için, diyecektir Engels, 18. yüzyıl 
materyalizminin metafizik, mekanikçi bir mater-
yalizm olması kaçınılmazdı, çünkü bilimler de 
öyleydi.”

Şu halde diyeceğiz ki, bu metafizik, mekanikçi 
materyalizm, materyalistti, çünkü felsefenin temel soru-
sunu, birinci etken maddedir diye yanıtlıyordu; ama ay-
nı zamanda metafizikti; çünkü, evreni, donmuş, kalıp-
laşmış ve mekanik şeyler kümesi sayıyordu, çünkü her 
şeyi mekanik pencereden görüyor ve inceliyordu.

Bir gün gelecek, araştırmaların birikimiyle, 
bilimlerin de hareketsiz olmadıkları saptanacak. Kim-
yayı, fizikten ya da biyolojiden ayırdıktan sonra; tek baş-
larına birini ya da ötekini incelemenin olanaksız hale 
geldiğinin farkına varılacaktır. Örneğin, biyoloji alanına 
giren sindirimi, kimya olmadan incelemek, olanaksızdır. 
19. yüzyıla doğru, bilimlerin birbirlerine bağlı oldukları 
anlaşılacak ve bunu, bilimler içindeki metafizik anla-
yışta bir geri çekilme izleyecektir, çünkü doğa hakkında 
daha derinleştirilmiş bilgilere sahip olunacaktır. O 
zamana kadar, fizik olayları ayrı ayrı incelenmişti; ama 
şimdi, bütün bu olayların aynı nitelikte olduğu kabul e-
dilmek zorunda kalınıyor. Böylece, önce ayrı ayrı incele-
nen elektrik ve manyetik, bugün bir tek bilim: elektro-
manyetik olarak birleştirilmiştir.

Ses, ısı ve ışık olayları incelenirken, aynı şekil-
de, her üçünün de, aynı nitelikte bir olaydan çıkmış ol-
duğunun farkına varıldı.

Bir çekiçle vurulurken bir ses elde edilir, bir ısı 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
154



ve ışık (kıvılcım) oluşturulur. Isıyı oluşturan harekettir. 
Ve biz biliyoruz ki, ses, havanın titreşimleridir; titreşim-
ler, onlar da harekettir ve ışık (kıvılcım) da ısı gibi sür-
tünmeden, çarpışmadan da kaynaklanmıştır. İşte yapısı 
(doğası) aynı üç olay.

Biyolojide, giderek daha inceden inceye, 
titizlikle sınıflandırma yaparak, öyle türler bulunmuştur 
ki, bunları, artık ne bitkisel, ne de hayvansal olarak sı-
nıflandırma olanağı yoktur. Ve incelemeler her gün daha 
ileri götürülerek, hayvanların ve bitkilerin, her zaman 
aynı olmadıkları sonucuna varılıyor. Olgular, saptanım-
cılığı ve metafizik zihniyeti mahkum etmiştir.

Materyalizmin diyalektik olmasını sağlayan şim-
di görmüş olduğumuz bu dönüşüm, 19. yüzyılda oluş-
muştur. Diyalektik, gelişimleri sırasında, metafizik an-
layıştan vazgeçen bilimlerin ulaşmak istediği hedeftir. 
Materyalizm dönüşebildi, çünkü bilimler değişti. Meta-
fizik bilimlere, metafizik materyalizm uygun düşüyordu; 
ve yeni bilimlere, yeni bir materyalizm, yani diyalektik 
materyalizm uygun düşüyor.

V. DİYALEKTİK MATERYALİZM NASIL DOĞDU:
HEGEL VE MARKS

Metafizik materyalizmden diyalektik materya-
lizme bu dönüşme nasıl oldu diye sorarsak, genellikle 
şöyle yanıtlanır:

1. 18. yüzyılın metafizik materyalizmi vardı.
2. Bilimler değişti.
3. Bu arada Marks ve Engels geldi; onlar meta-

fizik materyalizmden metafiziği attılar, materyalizm bö-
lümüne diyalektiği ekleyerek diyalektik materyalizmi 
yarattılar.

Şeyleri bu biçimde sunma eğilimi, şeyleri bir şe-

ve ışık (kıvılcım) oluşturulur. Isıyı oluşturan harekettir. 
Ve biz biliyoruz ki, ses, havanın titreşimleridir; titreşim-
ler, onlar da harekettir ve ışık (kıvılcım) da ısı gibi sür-
tünmeden, çarpışmadan da kaynaklanmıştır. İşte yapısı 
(doğası) aynı üç olay.

Biyolojide, giderek daha inceden inceye, 
titizlikle sınıflandırma yaparak, öyle türler bulunmuştur 
ki, bunları, artık ne bitkisel, ne de hayvansal olarak sı-
nıflandırma olanağı yoktur. Ve incelemeler her gün daha 
ileri götürülerek, hayvanların ve bitkilerin, her zaman 
aynı olmadıkları sonucuna varılıyor. Olgular, saptanım-
cılığı ve metafizik zihniyeti mahkum etmiştir.

Materyalizmin diyalektik olmasını sağlayan şim-
di görmüş olduğumuz bu dönüşüm, 19. yüzyılda oluş-
muştur. Diyalektik, gelişimleri sırasında, metafizik an-
layıştan vazgeçen bilimlerin ulaşmak istediği hedeftir. 
Materyalizm dönüşebildi, çünkü bilimler değişti. Meta-
fizik bilimlere, metafizik materyalizm uygun düşüyordu; 
ve yeni bilimlere, yeni bir materyalizm, yani diyalektik 
materyalizm uygun düşüyor.

V. DİYALEKTİK MATERYALİZM NASIL DOĞDU:
HEGEL VE MARKS

Metafizik materyalizmden diyalektik materya-
lizme bu dönüşme nasıl oldu diye sorarsak, genellikle 
şöyle yanıtlanır:

1. 18. yüzyılın metafizik materyalizmi vardı.
2. Bilimler değişti.
3. Bu arada Marks ve Engels geldi; onlar meta-

fizik materyalizmden metafiziği attılar, materyalizm bö-
lümüne diyalektiği ekleyerek diyalektik materyalizmi 
yarattılar.

Şeyleri bu biçimde sunma eğilimi, şeyleri bir şe-

 155Georges Politzer



ma haline getirerek basitleştirmemizi isteyen metafizik 
yöntemden ileri gelir. Oysa biz, tersine, sürekli olarak, 
gerçeğin olgularının hiçbir zaman şemalaştırılmaması 
gerektiğini aklımızdan çıkarmamalıyız. Olgular, bize gö-
ründüklerinden ve bizim düşündüğümüzden daha kar-
maşıktırlar. Onun için metafizik materyalizmin diyalek-
tik materyalizme dönüşmesi, o kadar basit olmadı.

Diyalektik, gerçekte, bilimlerde meydana gelen 
değişmeyi anlamasını bilen idealist Alman filozofu He-
gel (1770-1831) tarafından geliştirildi. Heraklitos'un 
eski fikrini yeniden ele alarak, bilimsel ilerlemelerin de 
yardımıyla, evrende, her şeyin hareket ettiğini ve 
değiştiğini, hiçbir şeyin ayrı, tek başına olmadığını, her 
şeyin her şeye bağlı bulunduğunu saptadı ve böylece 
diyalektiği yarattı. Hegel'den dolayı, bugün, dünyanın 
diyalektik hareketinden sözediyoruz. Hegel'in başta se-
zinlediği şey, düşüncenin hareketidir ve Hegel, buna, 
doğal olarak, diyalektik adını vermiştir.

Ama Hegel idealisttir. Yani “ruh”a birinci 
derecede önem verir, bu yüzden de, o, özel bir hareket ve 
değişme anlayışı yaratır. Ruhun değişmelerinin, madde-
deki değişmelerin nedeni olduğunu düşünür. Hegel'e 
göre, evren, maddeleşmiş fikirdir (idee'dir) ve evrenden 
önce, ilkin ruh vardır ve ruh, evreni bulup yarattı. Özet o-
larak, Hegel, ruhun ve evrenin aralıksız değişme halin-
de olduğunu saptar, ama bundan maddedeki değişmele-
ri, ruhun değişikliklerinin belirlediği sonucunu çıkarır.

Örnek: Mucidin bir fikri vardır, fikrini gerçek-
leştirir, işte bu maddeleşmiş fikir, maddede değişiklikler 
yaratır.

Demek ki Hegel, pekala diyalektikçidir, ama di-
yalektiği idealizme bağımlı kılar.

Ve işte bunun üzerine Hegel'in öğretilileri olan, 
ama materyalist öğretilileri olan ve materyalist oldukla-
rına göre maddeye birinci önemi veren Marks (1818-1883) 

ma haline getirerek basitleştirmemizi isteyen metafizik 
yöntemden ileri gelir. Oysa biz, tersine, sürekli olarak, 
gerçeğin olgularının hiçbir zaman şemalaştırılmaması 
gerektiğini aklımızdan çıkarmamalıyız. Olgular, bize gö-
ründüklerinden ve bizim düşündüğümüzden daha kar-
maşıktırlar. Onun için metafizik materyalizmin diyalek-
tik materyalizme dönüşmesi, o kadar basit olmadı.

Diyalektik, gerçekte, bilimlerde meydana gelen 
değişmeyi anlamasını bilen idealist Alman filozofu He-
gel (1770-1831) tarafından geliştirildi. Heraklitos'un 
eski fikrini yeniden ele alarak, bilimsel ilerlemelerin de 
yardımıyla, evrende, her şeyin hareket ettiğini ve 
değiştiğini, hiçbir şeyin ayrı, tek başına olmadığını, her 
şeyin her şeye bağlı bulunduğunu saptadı ve böylece 
diyalektiği yarattı. Hegel'den dolayı, bugün, dünyanın 
diyalektik hareketinden sözediyoruz. Hegel'in başta se-
zinlediği şey, düşüncenin hareketidir ve Hegel, buna, 
doğal olarak, diyalektik adını vermiştir.

Ama Hegel idealisttir. Yani “ruh”a birinci 
derecede önem verir, bu yüzden de, o, özel bir hareket ve 
değişme anlayışı yaratır. Ruhun değişmelerinin, madde-
deki değişmelerin nedeni olduğunu düşünür. Hegel'e 
göre, evren, maddeleşmiş fikirdir (idee'dir) ve evrenden 
önce, ilkin ruh vardır ve ruh, evreni bulup yarattı. Özet o-
larak, Hegel, ruhun ve evrenin aralıksız değişme halin-
de olduğunu saptar, ama bundan maddedeki değişmele-
ri, ruhun değişikliklerinin belirlediği sonucunu çıkarır.

Örnek: Mucidin bir fikri vardır, fikrini gerçek-
leştirir, işte bu maddeleşmiş fikir, maddede değişiklikler 
yaratır.

Demek ki Hegel, pekala diyalektikçidir, ama di-
yalektiği idealizme bağımlı kılar.

Ve işte bunun üzerine Hegel'in öğretilileri olan, 
ama materyalist öğretilileri olan ve materyalist oldukla-
rına göre maddeye birinci önemi veren Marks (1818-1883) 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
156



ve Engels (1820-1895), Hegel'in diyalektiğinin doğru 
ama tersine olumlamalar verdiğini düşünürler. Engels 
bu konuda şöyle diyecektir: “Diyalektik, Hegel ile, te-
pesi üzerinde duruyordu, onu ayakları üzerine oturtmak 
gerekti”. Marks ve Engels, Hegel'in tanımladığı bu dü-
şüncenin hareketinin başlangıç nedenini, maddi gerçe-
ğe geçirdiler ve Hegel'den aynı terimi alarak, buna, do-
ğal olarak, diyalektik dediler.

Onlar, Hegel'in düşüncenin ve evrenin aralıksız 
değişme halinde olduğunu söylemekte haklı olduğunu, 
ama fikirlerdeki değişmelerin şeylerdeki değişmeleri 
belirlediklerini iddia etmekle yanıldığını düşünürler. 
Tersine, bize fikirleri şeyler, nesneler, maddeler verir ve fi-
kirler, şeyler, nesneler, maddeler değiştikleri için değişirler.

Eskiden posta arabasıyla yolculuk edilirdi. Bu-
gün trenle yolculuk ediyoruz; bizim trenle yolculuk etme 
gibi bir fikrimiz olduğu için değil, bu yolculuk bu araç 
varolduğu için yapılıyor. Bizim fikirlerimiz değişmiştir, 
çünkü şeyler değişmiştir.

Şu halde, "Marks ve Engels'in elinde, bir yanda 
18. yüzyıl Fransız materyalizminden gelen materyalizm, 
öte yanda da Hegel'in diyalektiği vardı ve onlara, artık 
bu ikisini birbirine bağlamaktan başka bir şey kalmıyor-
du" demekten kaçınmak gerekir:

Bu, şeylerin daha karmaşık olduklarını unutan 
dargörüşlü, şematik bir anlayış olur; bu, metafizik bir 
anlayıştır.

Marks ve Engels, kuşkusuz, diyalektiği Hegel'-
den alacaklardı ama onu değiştireceklerdi de. 
Materyalizm için de aynı şeyi yaptılar ve bize, diyalektik 
materyalizmi verediler.

ve Engels (1820-1895), Hegel'in diyalektiğinin doğru 
ama tersine olumlamalar verdiğini düşünürler. Engels 
bu konuda şöyle diyecektir: “Diyalektik, Hegel ile, te-
pesi üzerinde duruyordu, onu ayakları üzerine oturtmak 
gerekti”. Marks ve Engels, Hegel'in tanımladığı bu dü-
şüncenin hareketinin başlangıç nedenini, maddi gerçe-
ğe geçirdiler ve Hegel'den aynı terimi alarak, buna, do-
ğal olarak, diyalektik dediler.

Onlar, Hegel'in düşüncenin ve evrenin aralıksız 
değişme halinde olduğunu söylemekte haklı olduğunu, 
ama fikirlerdeki değişmelerin şeylerdeki değişmeleri 
belirlediklerini iddia etmekle yanıldığını düşünürler. 
Tersine, bize fikirleri şeyler, nesneler, maddeler verir ve fi-
kirler, şeyler, nesneler, maddeler değiştikleri için değişirler.

Eskiden posta arabasıyla yolculuk edilirdi. Bu-
gün trenle yolculuk ediyoruz; bizim trenle yolculuk etme 
gibi bir fikrimiz olduğu için değil, bu yolculuk bu araç 
varolduğu için yapılıyor. Bizim fikirlerimiz değişmiştir, 
çünkü şeyler değişmiştir.

Şu halde, "Marks ve Engels'in elinde, bir yanda 
18. yüzyıl Fransız materyalizminden gelen materyalizm, 
öte yanda da Hegel'in diyalektiği vardı ve onlara, artık 
bu ikisini birbirine bağlamaktan başka bir şey kalmıyor-
du" demekten kaçınmak gerekir:

Bu, şeylerin daha karmaşık olduklarını unutan 
dargörüşlü, şematik bir anlayış olur; bu, metafizik bir 
anlayıştır.

Marks ve Engels, kuşkusuz, diyalektiği Hegel'-
den alacaklardı ama onu değiştireceklerdi de. 
Materyalizm için de aynı şeyi yaptılar ve bize, diyalektik 
materyalizmi verediler.

 157Georges Politzer



Dipnot

51 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 63-64

Dipnot

51 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 63-64

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
158



İKİNCİ BÖLÜM
DİYALEKTİĞİN YASALARI

BİRİNCİ YASA: DİYALEKTİK DEĞİŞME

I. Diyalektik hareketten ne anlaşılır?

II. "Diyalektik için, kesin, mutlak, kutsal... 

hiçbir şey yoktur" (Engels)
III. Süreç

I. DİYALEKTİK HAREKETTEN NE ANLAŞILIR?

Diyalektiğin birinci yasası, "hiçbir şey olduğu 
yerde, olduğu gibi kalmaz" gözlemiyle başlar. Kim ki, 
diyalektik der, hareket demektedir, değişme demektedir. 
Buna göre, diyalektiğin bakış açısında yeralmaktan 
sözedildiği zaman, bu, hareketin, değişmenin bakış açı-
sında yeralmak demektir: Şeyleri diyalektiğe göre ince-
lemek istediğimiz zaman, onları hareketleri içinde, de-
ğişmeleri içinde inceleyeceğiz:

İşte bir elma. Bu elmayı incelemek için iki yolu-
muz var: bunlardan biri metafizik, öteki ise diyalektik 
bakış açısıdır.

Birinci durumda, bu meyvenin biçiminin ve ren-
ginin bir tanımlamasını vereceğiz. Onun özelliklerini sı-
ralayacağız, onun tadından vb. sözedeceğiz. Sonra elma-
yı bir armutla karşılaştırabilir, benzerliklerini ve ayrılık-
larını görebiliriz ve sonunda bir elma, bir elmadır ve bir 
armut, bir armuttur sonucunu çıkarabiliriz. Eskiden şey-

İKİNCİ BÖLÜM
DİYALEKTİĞİN YASALARI

BİRİNCİ YASA: DİYALEKTİK DEĞİŞME

I. Diyalektik hareketten ne anlaşılır?

II. "Diyalektik için, kesin, mutlak, kutsal... 

hiçbir şey yoktur" (Engels)
III. Süreç

I. DİYALEKTİK HAREKETTEN NE ANLAŞILIR?

Diyalektiğin birinci yasası, "hiçbir şey olduğu 
yerde, olduğu gibi kalmaz" gözlemiyle başlar. Kim ki, 
diyalektik der, hareket demektedir, değişme demektedir. 
Buna göre, diyalektiğin bakış açısında yeralmaktan 
sözedildiği zaman, bu, hareketin, değişmenin bakış açı-
sında yeralmak demektir: Şeyleri diyalektiğe göre ince-
lemek istediğimiz zaman, onları hareketleri içinde, de-
ğişmeleri içinde inceleyeceğiz:

İşte bir elma. Bu elmayı incelemek için iki yolu-
muz var: bunlardan biri metafizik, öteki ise diyalektik 
bakış açısıdır.

Birinci durumda, bu meyvenin biçiminin ve ren-
ginin bir tanımlamasını vereceğiz. Onun özelliklerini sı-
ralayacağız, onun tadından vb. sözedeceğiz. Sonra elma-
yı bir armutla karşılaştırabilir, benzerliklerini ve ayrılık-
larını görebiliriz ve sonunda bir elma, bir elmadır ve bir 
armut, bir armuttur sonucunu çıkarabiliriz. Eskiden şey-

 159Georges Politzer



ler bu biçimde inceleniyordu, sayısız kitaplar bunun 
tanıtıdır.

Eğer elmayı, diyalektik açıdan incelemek ister-
sek, hareket açısından inceleyeceğiz; ama elmanın, yu-
varlandığı ve yer değiştirdiği zamanki hareketi açısın-
dan değil, onun evriminin hareketi açısından inceleye-
ceğiz. O zaman göreceğiz ki, olgun elma, şu anda ne ise 
her zaman öyle olmamıştır. Önce, yeşil bir elma idi. Çi-
çek olmadan önce bir tomurcuktu; böylece elma ağacı-
nın ta ilkyaz dönemindeki haline kadar uzanabileceğiz. 
Demek ki elma, her zaman bir elma olmadı, elmanın bir 
tarihi, bir geçmişi vardır; ve şimdi de olduğu gibi kalma-
yacaktır. Eğer yere düşerse, çürüyecek, ayrışacaktır, çe-
kirdekleri ortaya çıkacaktır, bu çekirdekler de, işler yo-
lunda giderse, bir filiz, sonra da bir ağaç verecektir. De-
mek ki, elma, hep olduğu gibi değildi ve hep olduğu gibi 
kalmayacak, an be an değişip dönüşecektir.

İşte şeyleri hareket açısından incelemek denilen 
şey budur. Bu, şeylerin, geçmişi ve geleceği açısından 
incelenmesidir. Böyle incelenince, elma, artık, ne oldu-
ğu ile ne olacağı arasında, yani geçmiş ile gelecek ara-
sında, ancak bir geçiş olarak görülür.

Şeylere bu biçimde bakmayı, kafalara daha iyi 
yerleştirebilmek için iki örnek daha alacağız: yeryüzü ve 
toplum.

Metafizik bakış açısında yeralırsak, yeryüzünün 
biçimini, bütün ayrıntıları ile betimleyeceğiz. Yüzeyde 
denizlerin, karaların, dağların bulunduğunu saptayaca-
ğız; toprağın yapısını inceleyeceğiz. Sonra yeryüzünü ö-
teki gezegenlerle ya da ayla karşılaştırabilir ve, en so-
nunda şu vargıya varırız: Yeryüzü, yeryüzüdür.

Oysa, yeryüzünü diyalektik açıdan incelerken, 
onun her zaman ne ise öyle olmadığını, birtakım değişik-
liklere uğradığını ve bu yüzden, yeryüzünün gelecekte 
de başka yeni değişikliklere uğrayacağını görürüz. Şu 

ler bu biçimde inceleniyordu, sayısız kitaplar bunun 
tanıtıdır.

Eğer elmayı, diyalektik açıdan incelemek ister-
sek, hareket açısından inceleyeceğiz; ama elmanın, yu-
varlandığı ve yer değiştirdiği zamanki hareketi açısın-
dan değil, onun evriminin hareketi açısından inceleye-
ceğiz. O zaman göreceğiz ki, olgun elma, şu anda ne ise 
her zaman öyle olmamıştır. Önce, yeşil bir elma idi. Çi-
çek olmadan önce bir tomurcuktu; böylece elma ağacı-
nın ta ilkyaz dönemindeki haline kadar uzanabileceğiz. 
Demek ki elma, her zaman bir elma olmadı, elmanın bir 
tarihi, bir geçmişi vardır; ve şimdi de olduğu gibi kalma-
yacaktır. Eğer yere düşerse, çürüyecek, ayrışacaktır, çe-
kirdekleri ortaya çıkacaktır, bu çekirdekler de, işler yo-
lunda giderse, bir filiz, sonra da bir ağaç verecektir. De-
mek ki, elma, hep olduğu gibi değildi ve hep olduğu gibi 
kalmayacak, an be an değişip dönüşecektir.

İşte şeyleri hareket açısından incelemek denilen 
şey budur. Bu, şeylerin, geçmişi ve geleceği açısından 
incelenmesidir. Böyle incelenince, elma, artık, ne oldu-
ğu ile ne olacağı arasında, yani geçmiş ile gelecek ara-
sında, ancak bir geçiş olarak görülür.

Şeylere bu biçimde bakmayı, kafalara daha iyi 
yerleştirebilmek için iki örnek daha alacağız: yeryüzü ve 
toplum.

Metafizik bakış açısında yeralırsak, yeryüzünün 
biçimini, bütün ayrıntıları ile betimleyeceğiz. Yüzeyde 
denizlerin, karaların, dağların bulunduğunu saptayaca-
ğız; toprağın yapısını inceleyeceğiz. Sonra yeryüzünü ö-
teki gezegenlerle ya da ayla karşılaştırabilir ve, en so-
nunda şu vargıya varırız: Yeryüzü, yeryüzüdür.

Oysa, yeryüzünü diyalektik açıdan incelerken, 
onun her zaman ne ise öyle olmadığını, birtakım değişik-
liklere uğradığını ve bu yüzden, yeryüzünün gelecekte 
de başka yeni değişikliklere uğrayacağını görürüz. Şu 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
160



halde, bugün yeryüzünün güncel durumunun, geçmiş 
değişmeler ile gelecekteki değişmeler arasında bir 
geçişten başka bir şey olmadığını kabul etmeliyiz. Bu 
geçiş içinde gerçekleşen, olan değişmeler, bir elmanın 
olgunlaşmasında olan, gerçekleşen değişmelerden çok 
daha büyük bir ölçüde olsalar bile, seçilmez, farkedil-
mez değişmelerdir.

Şimdi de, marksistleri özellikle ilgilendiren top-
lum örneğini görelim.

Gene iki yöntemimizi uygulayalım: Metafizik ba-
kış açısından bize denecektir ki, zenginler ve yoksullar 
her zaman oldu, her zaman olacak! Büyük bankaların, 
koskoca fabrikaların bulunduğu belirtilecek, kapitalist 
toplumun ayrıntılı bir betimlemesi verilecek, geçmiş 
toplumlarla (feodal ve köleci toplumlarla); benzerlikleri 
ya da ayrılıkları araştırılarak, karşılaştırılacak ve bize şu 
denecek: kapitalist toplum ne ise odur.

Diyalektik bakış açısından, kapitalist toplumun, 
her zaman ne ise o olmadığını öğreneceğiz. Eğer biz, geç-
mişte, bir zaman başka toplumların da yaşamış olduğu-
nu saptarsak, bunu, kapitalist toplumun da, bütün öteki 
toplumlar gibi, sonuncu toplum olmadığı, kapitalist top-
lumun dokunulmaz bir temeli bulunmadığı, ama bizim 
için, tersine, ancak geçici bir gerçek olduğu, geçmişle 
gelecek arasında bir geçişten başka bir şey olmadığı so-
nucunu çıkarmak için yapacağız.

Bu birkaç örnekle, şeylere diyalektik bakış açı-
sından bakmanın, her şeye, “geçici olarak”, geçmişte 
bir tarihi olan ve gelecekte de bir tarihi olması gereken, 
bir başlangıcı olan ve bir sonu olması gereken şeyler ola-
rak bakmak demek olduğunu görüyoruz.

halde, bugün yeryüzünün güncel durumunun, geçmiş 
değişmeler ile gelecekteki değişmeler arasında bir 
geçişten başka bir şey olmadığını kabul etmeliyiz. Bu 
geçiş içinde gerçekleşen, olan değişmeler, bir elmanın 
olgunlaşmasında olan, gerçekleşen değişmelerden çok 
daha büyük bir ölçüde olsalar bile, seçilmez, farkedil-
mez değişmelerdir.

Şimdi de, marksistleri özellikle ilgilendiren top-
lum örneğini görelim.

Gene iki yöntemimizi uygulayalım: Metafizik ba-
kış açısından bize denecektir ki, zenginler ve yoksullar 
her zaman oldu, her zaman olacak! Büyük bankaların, 
koskoca fabrikaların bulunduğu belirtilecek, kapitalist 
toplumun ayrıntılı bir betimlemesi verilecek, geçmiş 
toplumlarla (feodal ve köleci toplumlarla); benzerlikleri 
ya da ayrılıkları araştırılarak, karşılaştırılacak ve bize şu 
denecek: kapitalist toplum ne ise odur.

Diyalektik bakış açısından, kapitalist toplumun, 
her zaman ne ise o olmadığını öğreneceğiz. Eğer biz, geç-
mişte, bir zaman başka toplumların da yaşamış olduğu-
nu saptarsak, bunu, kapitalist toplumun da, bütün öteki 
toplumlar gibi, sonuncu toplum olmadığı, kapitalist top-
lumun dokunulmaz bir temeli bulunmadığı, ama bizim 
için, tersine, ancak geçici bir gerçek olduğu, geçmişle 
gelecek arasında bir geçişten başka bir şey olmadığı so-
nucunu çıkarmak için yapacağız.

Bu birkaç örnekle, şeylere diyalektik bakış açı-
sından bakmanın, her şeye, “geçici olarak”, geçmişte 
bir tarihi olan ve gelecekte de bir tarihi olması gereken, 
bir başlangıcı olan ve bir sonu olması gereken şeyler ola-
rak bakmak demek olduğunu görüyoruz.

 161Georges Politzer



II. DİYALEKTİK İÇİN KESİN, 	
MUTLAK, KUTSAL HİÇBİR ŞEY YOKTUR

"Diyalektik felsefe karşısında hiçbir şey 
sonal, mutlak, kutsal değildir; bu felsefe, her şe-
yin geçici karakterini ve her şeydeki geçici ka-
rakteri ortaya çıkarır ve onun karşısında, kesin-
tisiz oluş ve yokoluş sürecinden... başka hiçbir 

52şey yürürlükte kalamaz."

İşte bu, yukarıda görmüş olduğumuz ve önümüz-
de inceleyeceğimiz şeyi belirten bir tanımlamadır:

Diyalektik için kesin hiçbir şey yoktur. Bu de-
mektir ki, diyalektiğe göre her şeyin bir geçmişi vardır 
ve bir geleceği olacaktır; demek ki, her şey, bir kez bu-
lunduğu yerde, her zaman için, kesin olarak bulunmaz 
ve bugünkü o, kesin ve son değildir. (Elma, yeryüzü, top-
lum örnekleri.)

"Diyalektiğe göre, ne dünyada, ne de dünya dı-
şında, hiçbir güç yoktur" ki, şeyleri, kesin, son biçimini 
almış bir durumda saptayabilsin; şu halde, "hiçbir şey 
mutlak" değildir. (Mutlak=absolu, hiçbir koşula bağlı 
olmayan, dolayısıyla evrensel, başsız ve sonsuz, eksik-
siz, tam demektir.)

"Hiçbir şey kutsal değildir" demek, diyalektik 
her şeyi hoşgörür, hiçbir şeye saygısı yoktur demek de-
ğildir. Hayır! Kutsal bir şey; değişmez sayılan, dokunul-
maması, tartışılmaması gereken, ama ancak ululanacak 
bir şey demektir. Örneğin, kapitalist toplum "kutsal"dır. 
Pekala! diyalektik diyor ki; hiçbir şey hareketten, deği-
şimden, tarihin değişikliklerinden kurtulamaz, kaçamaz.

"Kalımsızlık" (caducite), yaşla birlikte tükenen 
anlamına gelen "kadük" olan, dayanıksız olan, yıpranan, 
yaşlanan ve yokolmak zorunda olan bir şeydir. Diyalek-
tik, kadük olan bir şeyin artık varlık nedeni olmayan bir 

II. DİYALEKTİK İÇİN KESİN, 	
MUTLAK, KUTSAL HİÇBİR ŞEY YOKTUR

"Diyalektik felsefe karşısında hiçbir şey 
sonal, mutlak, kutsal değildir; bu felsefe, her şe-
yin geçici karakterini ve her şeydeki geçici ka-
rakteri ortaya çıkarır ve onun karşısında, kesin-
tisiz oluş ve yokoluş sürecinden... başka hiçbir 

52şey yürürlükte kalamaz."

İşte bu, yukarıda görmüş olduğumuz ve önümüz-
de inceleyeceğimiz şeyi belirten bir tanımlamadır:

Diyalektik için kesin hiçbir şey yoktur. Bu de-
mektir ki, diyalektiğe göre her şeyin bir geçmişi vardır 
ve bir geleceği olacaktır; demek ki, her şey, bir kez bu-
lunduğu yerde, her zaman için, kesin olarak bulunmaz 
ve bugünkü o, kesin ve son değildir. (Elma, yeryüzü, top-
lum örnekleri.)

"Diyalektiğe göre, ne dünyada, ne de dünya dı-
şında, hiçbir güç yoktur" ki, şeyleri, kesin, son biçimini 
almış bir durumda saptayabilsin; şu halde, "hiçbir şey 
mutlak" değildir. (Mutlak=absolu, hiçbir koşula bağlı 
olmayan, dolayısıyla evrensel, başsız ve sonsuz, eksik-
siz, tam demektir.)

"Hiçbir şey kutsal değildir" demek, diyalektik 
her şeyi hoşgörür, hiçbir şeye saygısı yoktur demek de-
ğildir. Hayır! Kutsal bir şey; değişmez sayılan, dokunul-
maması, tartışılmaması gereken, ama ancak ululanacak 
bir şey demektir. Örneğin, kapitalist toplum "kutsal"dır. 
Pekala! diyalektik diyor ki; hiçbir şey hareketten, deği-
şimden, tarihin değişikliklerinden kurtulamaz, kaçamaz.

"Kalımsızlık" (caducite), yaşla birlikte tükenen 
anlamına gelen "kadük" olan, dayanıksız olan, yıpranan, 
yaşlanan ve yokolmak zorunda olan bir şeydir. Diyalek-
tik, kadük olan bir şeyin artık varlık nedeni olmayan bir 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
162



şey olduğunu ve her şeyin ortadan kalkmak, yokolmak 
gibi bir yazgısı olduğunu bize gösteriyor. Genç olan yaş-
lanır; bugün yaşayan yarın ölür ve diyalektiğe göre, 
"oluşun ve geçişin kesintisiz sürecinden başka" hiçbir 
şey mevcut değildir.

Demek ki, diyalektik görüş açısında yeralmak, 
değişimden başka hiçbir şeyi sonsuz saymamak demek-
tir. Bu, özel hiçbir şey "oluş"un dışında sonsuz olamaz 
demektir.

Ama Engels'in, tanımlanmasında sözünü ettiği 
"oluş" nedir?

Gördük ki, elmanın bir tarihi vardır. Şimdi de, 
örneğin, gene bir tarihi olan bir kalemi alalım.

Bugün kullanılmış olan bu kalem, yeni idi. Kale-
min yapıldığı tahta, bir tahta kalastan çıkar, bu kalas da 
bir ağaçtan. Şu halde görüyoruz ki, elmanın da, kalemin 
de birer tarihleri vardır ve ne biri ne de öteki, her zaman 
ne iseler, o olmamışlardır. Ama bu iki tarih arasında, bir 
farklılık vardır, elbette!

Yeşil elma, olgun elma olmuştu. Yeşil elma ol-
duktan sonra, her şey yolunda gittiği takdirde olgun 
olmayabilir miydi? Hayır, olgunlaşmak zorunda idi, na-
sıl ki, yere düştüğünde de, çürümek, ayrışmak ve çekir-
deklerini bırakmak zorundaysa.

Oysa, kalemin geldiği ağaç, bir tahta olmayabi-
lirdi ve bu tahta da bir kalem olmayabilirdi. Kalemin 
kendisi de, daima bütün, yani yontulmamış kalabilirdi.

Şu halde, bu iki tarih arasında bir fark olduğunu 
görüyoruz.

Elma için, olgun elma olan yeşil elmadır, eğer 
olağanın dışında bir şey olmazsa, elma çiçeği elma hali-
ne gelmiştir. Şu halde, veri olan bir aşamayı, öteki aşa-
ma, zorunlu olarak, kaçınılmaz olarak izler (herhangi bir 
şey, onun evrimini durdurmazsa tabi).

Kalemin tarihinde ise, tersine, ağaç bir tahta ka-

şey olduğunu ve her şeyin ortadan kalkmak, yokolmak 
gibi bir yazgısı olduğunu bize gösteriyor. Genç olan yaş-
lanır; bugün yaşayan yarın ölür ve diyalektiğe göre, 
"oluşun ve geçişin kesintisiz sürecinden başka" hiçbir 
şey mevcut değildir.

Demek ki, diyalektik görüş açısında yeralmak, 
değişimden başka hiçbir şeyi sonsuz saymamak demek-
tir. Bu, özel hiçbir şey "oluş"un dışında sonsuz olamaz 
demektir.

Ama Engels'in, tanımlanmasında sözünü ettiği 
"oluş" nedir?

Gördük ki, elmanın bir tarihi vardır. Şimdi de, 
örneğin, gene bir tarihi olan bir kalemi alalım.

Bugün kullanılmış olan bu kalem, yeni idi. Kale-
min yapıldığı tahta, bir tahta kalastan çıkar, bu kalas da 
bir ağaçtan. Şu halde görüyoruz ki, elmanın da, kalemin 
de birer tarihleri vardır ve ne biri ne de öteki, her zaman 
ne iseler, o olmamışlardır. Ama bu iki tarih arasında, bir 
farklılık vardır, elbette!

Yeşil elma, olgun elma olmuştu. Yeşil elma ol-
duktan sonra, her şey yolunda gittiği takdirde olgun 
olmayabilir miydi? Hayır, olgunlaşmak zorunda idi, na-
sıl ki, yere düştüğünde de, çürümek, ayrışmak ve çekir-
deklerini bırakmak zorundaysa.

Oysa, kalemin geldiği ağaç, bir tahta olmayabi-
lirdi ve bu tahta da bir kalem olmayabilirdi. Kalemin 
kendisi de, daima bütün, yani yontulmamış kalabilirdi.

Şu halde, bu iki tarih arasında bir fark olduğunu 
görüyoruz.

Elma için, olgun elma olan yeşil elmadır, eğer 
olağanın dışında bir şey olmazsa, elma çiçeği elma hali-
ne gelmiştir. Şu halde, veri olan bir aşamayı, öteki aşa-
ma, zorunlu olarak, kaçınılmaz olarak izler (herhangi bir 
şey, onun evrimini durdurmazsa tabi).

Kalemin tarihinde ise, tersine, ağaç bir tahta ka-

 163Georges Politzer



las, tahta kalas bir kalem, kalem de yontulmuş bir kalem 
olmayabilir. Demek ki, veri olan bir aşamayı, öteki aşa-
ma izlemeyebilir. Eğer kalem, bütün bu aşamalardan ge-
çiyorsa, bu, yabancı bir müdahale, yani insanın araya 
girmesi yüzündendir.

Elmanın tarihinde, ikinci aşamanın birinci aşa-
madan vb. çıktığı, birbiri ardından. gelen aşamalar gö-
rüyoruz. Elmanın tarihi, Engels'in sözünü ettiği oluşu iz-
liyor. Kalemin tarihinde ise, aşamalar, birbirlerinden 
çıkmaksızın yanyana konulurlar. Elma ise, doğal bir sü-
reç izler.

III. SÜREÇ*

Neden yeşil elma, olgun elma olur? Bu, onun 
içinde taşıdığı şeyden dolayıdır. Elmayı olgunlaşmaya 
doğru iten birbirine zincirleme bağlı iç olaylardan dola-
yıdır; bu, olgun elma olmadan önce, elma olduğu için ve 
olgunlaşmadan edemeyeceği içindir.

Elma olacak çiçek, sonra olgunlaşacak yeşil el-
ma incelendiği zaman, elmayı, kendi evrimine iten bu iç 
zincirleme bağların, otodinamizm (özgüç) denilen güç-
lerin baskısı altında etkin olduğu görülür ki, buna, kendi 
varlığından gelen güç de denilebilir.

Kalem, henüz tahta kalas halinde iken, onu bir 
kalem haline getirmek üzere insanın işe karışması ge-
rekli oldu, çünkü, tahta kalas hiçbir zaman, kalem hali-
ne dönüşemezdi. İç güçler, otodinamizm (özgüç) bir sü-
reç olmadı burada. Şu halde, diyalektik diyen yalnızca 
hareket demez, aynı zamanda otodinamizm de der.

Demek ki, diyalektik hareketin, kendinde, süre-
ci ve diyalektik hareketin özü olan otodinamizmi içerdi-
ğini  görüyoruz.  Her hareket ve her değişme,  diyalektik

* Bu sözcük [processus=vetire], Latince'den gelir ve anlamı, ileri gidiş 
ya da ilerlemek olgusu, ilerlemedir.

las, tahta kalas bir kalem, kalem de yontulmuş bir kalem 
olmayabilir. Demek ki, veri olan bir aşamayı, öteki aşa-
ma izlemeyebilir. Eğer kalem, bütün bu aşamalardan ge-
çiyorsa, bu, yabancı bir müdahale, yani insanın araya 
girmesi yüzündendir.

Elmanın tarihinde, ikinci aşamanın birinci aşa-
madan vb. çıktığı, birbiri ardından. gelen aşamalar gö-
rüyoruz. Elmanın tarihi, Engels'in sözünü ettiği oluşu iz-
liyor. Kalemin tarihinde ise, aşamalar, birbirlerinden 
çıkmaksızın yanyana konulurlar. Elma ise, doğal bir sü-
reç izler.

III. SÜREÇ*

Neden yeşil elma, olgun elma olur? Bu, onun 
içinde taşıdığı şeyden dolayıdır. Elmayı olgunlaşmaya 
doğru iten birbirine zincirleme bağlı iç olaylardan dola-
yıdır; bu, olgun elma olmadan önce, elma olduğu için ve 
olgunlaşmadan edemeyeceği içindir.

Elma olacak çiçek, sonra olgunlaşacak yeşil el-
ma incelendiği zaman, elmayı, kendi evrimine iten bu iç 
zincirleme bağların, otodinamizm (özgüç) denilen güç-
lerin baskısı altında etkin olduğu görülür ki, buna, kendi 
varlığından gelen güç de denilebilir.

Kalem, henüz tahta kalas halinde iken, onu bir 
kalem haline getirmek üzere insanın işe karışması ge-
rekli oldu, çünkü, tahta kalas hiçbir zaman, kalem hali-
ne dönüşemezdi. İç güçler, otodinamizm (özgüç) bir sü-
reç olmadı burada. Şu halde, diyalektik diyen yalnızca 
hareket demez, aynı zamanda otodinamizm de der.

Demek ki, diyalektik hareketin, kendinde, süre-
ci ve diyalektik hareketin özü olan otodinamizmi içerdi-
ğini  görüyoruz.  Her hareket ve her değişme,  diyalektik

* Bu sözcük [processus=vetire], Latince'den gelir ve anlamı, ileri gidiş 
ya da ilerlemek olgusu, ilerlemedir.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
164



değildir. Eğer, diyalektik bakış açısından inceleyece-
ğimiz bir pireyi alırsak, diyeceğiz ki, o her zaman ne ise o 
olmadı ve her zaman da ne ise o olmayacak; ama onu e-
zersek, kuşkusuz, pire için bir değişme olacaktır, ama bu 
değişme diyalektik bir değişme mi olacaktır? Hayır. Biz 
olmasaydık, pire ezilmeyecekti. Şu halde bu değişme, 
pire için diyalektik bir değişme değil, [doğanın bütünü 
açısından diyalektik bir değişme] ama pire için mekanik 
bir değişmedir.

Şu halde diyalektik değişmeden sözettiğimiz za-
man, çok dikkat etmeliyiz. Biz, eğer yeryüzü varolmakta 
devam ederse, feudal toplumun yerini kapitalist toplum, 
[geri-bıraktırılmış sömürge toplumun yerini demokratik-
laik-ilerici toplum -İ.Y.], kapitalist toplumun yerini sos-
yalist toplumun, onun yerini de komünist toplumun ala-
cağını düşünüyoruz. Bu, diyalektik bir değişme olacak-
tır. Ama, eğer yeryüzü havaya uçarsa, kapitalist toplum 
otodinamik bir değişmeyle değil, ama mekanik bir de-
ğişmeyle ortadan kalkacaktır ama diğer yandan da, yer-
yüzü için bu değişim diyalektik bir değişme içinde yer 
alacaktır.

Bir başka fikir düzeni içinde, bir disiplin doğal 
olmadığı zaman, buna, mekanik disiplin diyoruz. Ama 
serbestçe kabul edildiği, yani doğal ortamından geldiği 
zaman, bu disiplin, otodinamik bir disiplindir. Mekanik 
bir disiplin, dışardan kabul ettirilen bir disiplindir; bu, 
kumanda edenlerden başka, şeflerden gelen bir disip-
lindir. (O halde, mekanik olmayan, otodinamik bir disip-
lini, bütün örgütlerin sağlayamayacağını anlıyoruz.)

Demek ki, diyalektiği, mekanik bir biçimde kul-
lanmaktan kaçınmamız gerekir. Bu da, bize, metafizik 
biçimde düşünme alışkanlığımızdan gelen bir şeydir. 
Şeylerin her zaman ne ise o olmadıklarını, bir papağan 
gibi yinelememek gerekir. Bir diyalektikçi, bunu söyle-
diği zaman, şeylerin daha önce ne olmuş olduklarını, 

değildir. Eğer, diyalektik bakış açısından inceleyece-
ğimiz bir pireyi alırsak, diyeceğiz ki, o her zaman ne ise o 
olmadı ve her zaman da ne ise o olmayacak; ama onu e-
zersek, kuşkusuz, pire için bir değişme olacaktır, ama bu 
değişme diyalektik bir değişme mi olacaktır? Hayır. Biz 
olmasaydık, pire ezilmeyecekti. Şu halde bu değişme, 
pire için diyalektik bir değişme değil, [doğanın bütünü 
açısından diyalektik bir değişme] ama pire için mekanik 
bir değişmedir.

Şu halde diyalektik değişmeden sözettiğimiz za-
man, çok dikkat etmeliyiz. Biz, eğer yeryüzü varolmakta 
devam ederse, feudal toplumun yerini kapitalist toplum, 
[geri-bıraktırılmış sömürge toplumun yerini demokratik-
laik-ilerici toplum -İ.Y.], kapitalist toplumun yerini sos-
yalist toplumun, onun yerini de komünist toplumun ala-
cağını düşünüyoruz. Bu, diyalektik bir değişme olacak-
tır. Ama, eğer yeryüzü havaya uçarsa, kapitalist toplum 
otodinamik bir değişmeyle değil, ama mekanik bir de-
ğişmeyle ortadan kalkacaktır ama diğer yandan da, yer-
yüzü için bu değişim diyalektik bir değişme içinde yer 
alacaktır.

Bir başka fikir düzeni içinde, bir disiplin doğal 
olmadığı zaman, buna, mekanik disiplin diyoruz. Ama 
serbestçe kabul edildiği, yani doğal ortamından geldiği 
zaman, bu disiplin, otodinamik bir disiplindir. Mekanik 
bir disiplin, dışardan kabul ettirilen bir disiplindir; bu, 
kumanda edenlerden başka, şeflerden gelen bir disip-
lindir. (O halde, mekanik olmayan, otodinamik bir disip-
lini, bütün örgütlerin sağlayamayacağını anlıyoruz.)

Demek ki, diyalektiği, mekanik bir biçimde kul-
lanmaktan kaçınmamız gerekir. Bu da, bize, metafizik 
biçimde düşünme alışkanlığımızdan gelen bir şeydir. 
Şeylerin her zaman ne ise o olmadıklarını, bir papağan 
gibi yinelememek gerekir. Bir diyalektikçi, bunu söyle-
diği zaman, şeylerin daha önce ne olmuş olduklarını, 

 165Georges Politzer



olgular içinde aramalıdır. Çünkü bunu söylemek, uslam-
lamanın sonu demek değildir, şeylerin daha önce ne ol-
duklarını titizlikle gözlemek için yapılacak incelemele-
rin başlangıcıdır.

Marks, Engels ve Lenin, kapitalist toplumun ken-
dilerinden önce ne olduğu üzerine uzun ve açık incele-
meler yaptılar. Diyalektik değişiklikleri saptamak için, 
en küçük ayrıntıları gözlemlediler. Lenin, kapitalist top-
lumun değişmelerini tanımlamak ve eleştirmek, emper-
yalist dönemi tahlil etmek için ayrıntılı incelemeler yaptı 
ve sayısız istatistikleri inceledi.

Gene otodinamizmden sözettiğimizde de, onu, 
bir edebi söz haline getirmemeliyiz; bu sözü, bilerek ve 
onu tümüyle anlayanlar için kullanmalıyız.

Son olarak, bir şeyi incelerken, otodinamik de-
ğişmelerin neler olduklarını gördükten ve hangi değiş-
menin saptandığını söyledikten sonra, otodinamik ola-
nın nereden geldiğini irdelemeli, araştırmalıyız.

Bunun içindir ki, diyalektik, araştırmalarla ve 
bilimlerle sıkı sıkıya bağlıdır.

Diyalektik, şeyleri incelemeksizin açıklama ve 
tanıma yolu değildir; diyalektik, şeylerin başlangıcını 
ve sonunu, nereden geldiklerini ve nereye gittiklerini a-
raştırırken, iyi inceleme ve iyi gözlemler yapma aracıdır.

Dipnot

52 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 13

olgular içinde aramalıdır. Çünkü bunu söylemek, uslam-
lamanın sonu demek değildir, şeylerin daha önce ne ol-
duklarını titizlikle gözlemek için yapılacak incelemele-
rin başlangıcıdır.

Marks, Engels ve Lenin, kapitalist toplumun ken-
dilerinden önce ne olduğu üzerine uzun ve açık incele-
meler yaptılar. Diyalektik değişiklikleri saptamak için, 
en küçük ayrıntıları gözlemlediler. Lenin, kapitalist top-
lumun değişmelerini tanımlamak ve eleştirmek, emper-
yalist dönemi tahlil etmek için ayrıntılı incelemeler yaptı 
ve sayısız istatistikleri inceledi.

Gene otodinamizmden sözettiğimizde de, onu, 
bir edebi söz haline getirmemeliyiz; bu sözü, bilerek ve 
onu tümüyle anlayanlar için kullanmalıyız.

Son olarak, bir şeyi incelerken, otodinamik de-
ğişmelerin neler olduklarını gördükten ve hangi değiş-
menin saptandığını söyledikten sonra, otodinamik ola-
nın nereden geldiğini irdelemeli, araştırmalıyız.

Bunun içindir ki, diyalektik, araştırmalarla ve 
bilimlerle sıkı sıkıya bağlıdır.

Diyalektik, şeyleri incelemeksizin açıklama ve 
tanıma yolu değildir; diyalektik, şeylerin başlangıcını 
ve sonunu, nereden geldiklerini ve nereye gittiklerini a-
raştırırken, iyi inceleme ve iyi gözlemler yapma aracıdır.

Dipnot

52 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 13

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
166



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

İKİNCİ YASA:
KARŞILIKLI ETKİ

I. Süreçlerin zincirleme sıralanışı
II. 19. yüzyılın büyük buluşları

1. Canlı hücrenin ve gelişiminin 
bulunuşu

2. Enerjinin dönüşümünün bulunuşu
3. İnsanda ve hayvanlarda evrimin 

bulunuşu
III. Tarihsel gelişim ya da sarmal (spiral) 

gelişim
IV. Vargı

I. SÜREÇLERİN ZİNCİRLEME SIRALANIŞI

Biraz önce elmanın öyküsü dolayısıyla, bir süre-
cin ne olduğunu gördük. Gene bu örneği ele alalım. El-
manın nereden geldiğini araştırdık ve araştırmalarımızı 
ağaca kadar götürmemiz gerekti. Ama bu araştırma sor-
unu, ağaç içinde kendini ortaya koyar. Elmanın incelen-
mesi, bizi, ağacın yazgısını ve kökenlerini incelemeye 
götürür. Ağaç nereden geliyor? Elmadan. Ağaç, yere 
düşen ve yeni bir filize can vermek üzere toprakta çürü-
yen elmadan gelir, bu durum, bizi, toprağın, elmanın 
çekirdeklerinin filiz verebilmesi koşullarını, havanın, 
güneşin vb. etkilerini incelemeye götürür. Böylece, el-
manın incelemesinden yola çıkarak, elma sürecinden 
ağaç sürecine geçip oradan yerin (toprağın) incelenme-

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

İKİNCİ YASA:
KARŞILIKLI ETKİ

I. Süreçlerin zincirleme sıralanışı
II. 19. yüzyılın büyük buluşları

1. Canlı hücrenin ve gelişiminin 
bulunuşu

2. Enerjinin dönüşümünün bulunuşu
3. İnsanda ve hayvanlarda evrimin 

bulunuşu
III. Tarihsel gelişim ya da sarmal (spiral) 

gelişim
IV. Vargı

I. SÜREÇLERİN ZİNCİRLEME SIRALANIŞI

Biraz önce elmanın öyküsü dolayısıyla, bir süre-
cin ne olduğunu gördük. Gene bu örneği ele alalım. El-
manın nereden geldiğini araştırdık ve araştırmalarımızı 
ağaca kadar götürmemiz gerekti. Ama bu araştırma sor-
unu, ağaç içinde kendini ortaya koyar. Elmanın incelen-
mesi, bizi, ağacın yazgısını ve kökenlerini incelemeye 
götürür. Ağaç nereden geliyor? Elmadan. Ağaç, yere 
düşen ve yeni bir filize can vermek üzere toprakta çürü-
yen elmadan gelir, bu durum, bizi, toprağın, elmanın 
çekirdeklerinin filiz verebilmesi koşullarını, havanın, 
güneşin vb. etkilerini incelemeye götürür. Böylece, el-
manın incelemesinden yola çıkarak, elma sürecinden 
ağaç sürecine geçip oradan yerin (toprağın) incelenme-

 167Georges Politzer



sine geldik, ağaç süreci de yerin sürecine zincirleme 
bağlanıyor. İşte "süreçlerin zincirleme sıralanışı" deni-
len şeyle karşı karşıyayız. Bu, bize, diyalektiğin ikinci 
yasasını açıklamak ve incelemek olanağını verecektir. 
Bu yasa, karşılıklı etki yasasıdır. Süreçlerin zincirleme 
sıralanışına örnek olarak, elma örneğinden sonra Paris 
İşçi Üniversitesi örneğini alalım.

Bu okulu diyalektik görüş açısından incelersek, 
nereden geldiğini araştıracağız, ve ilkin şöyle bir yanıtı-
mız olacak: 1932 güzünde, biraraya gelmiş bazı arka-
daşlar, marksizmi incelemek üzere, Paris'te, bir işçi üni-
versitesi kurmaya karar verdiler.

Ama, bu komite, marksizmi öğretme fikrine nasıl 
vardı? Besbelli ki, marksizm varolduğu için ve marksiz-
min teorinin pratikle kopmaz ilişkisinden. Peki, o halde, 
marksizm nereden geliyor?

Görüyoruz ki, süreçlerin zincirleme sıralanışını 
araştırmak, bizi, tam ve titiz incelemelere götürüyor. Da-
hası var: Marksizmi araştırırken, bu öğretinin, bizzat 
proletaryanın bilgisi olduğunu saptamaya kadar varmış 
olacağız; şu halde görüyoruz ki, (ister marksizmden ya-
na, ister ona karşı olunsun) proletarya (işçi sınıfı) mev-
cuttur; o zaman şu yeni soruyu soracağız: proletarya ne-
reden geliyor?

Biliyoruz ki, proletarya, bir ekonomik sistem-
den, kapitalizmden geliyor. Biliyoruz ki, toplumun sınıf-
lara bölünüşü, sınıf savaşımı, marksizme karşı olanların 
iddia ettikleri gibi, marksizmden doğmamıştır, tersine, 
marksizm bu sınıf savaşımının varlığını saptar ve gücü-
nü zaten daha önceden varolan proletaryadan alır.

Şu halde, süreçten sürece, kapitalizmin varoluş 
koşullarının incelenmesine kadar geleceğiz. İşte böyle-
ce, her şeyin, her şey üzerinde etki oluşturduğunu bize 
gösteren bir süreçler zincirlemesi var önümüzde. Her 
şeyin her şeyi etkilemesi, karşılıklı etki yasasıdır.

sine geldik, ağaç süreci de yerin sürecine zincirleme 
bağlanıyor. İşte "süreçlerin zincirleme sıralanışı" deni-
len şeyle karşı karşıyayız. Bu, bize, diyalektiğin ikinci 
yasasını açıklamak ve incelemek olanağını verecektir. 
Bu yasa, karşılıklı etki yasasıdır. Süreçlerin zincirleme 
sıralanışına örnek olarak, elma örneğinden sonra Paris 
İşçi Üniversitesi örneğini alalım.

Bu okulu diyalektik görüş açısından incelersek, 
nereden geldiğini araştıracağız, ve ilkin şöyle bir yanıtı-
mız olacak: 1932 güzünde, biraraya gelmiş bazı arka-
daşlar, marksizmi incelemek üzere, Paris'te, bir işçi üni-
versitesi kurmaya karar verdiler.

Ama, bu komite, marksizmi öğretme fikrine nasıl 
vardı? Besbelli ki, marksizm varolduğu için ve marksiz-
min teorinin pratikle kopmaz ilişkisinden. Peki, o halde, 
marksizm nereden geliyor?

Görüyoruz ki, süreçlerin zincirleme sıralanışını 
araştırmak, bizi, tam ve titiz incelemelere götürüyor. Da-
hası var: Marksizmi araştırırken, bu öğretinin, bizzat 
proletaryanın bilgisi olduğunu saptamaya kadar varmış 
olacağız; şu halde görüyoruz ki, (ister marksizmden ya-
na, ister ona karşı olunsun) proletarya (işçi sınıfı) mev-
cuttur; o zaman şu yeni soruyu soracağız: proletarya ne-
reden geliyor?

Biliyoruz ki, proletarya, bir ekonomik sistem-
den, kapitalizmden geliyor. Biliyoruz ki, toplumun sınıf-
lara bölünüşü, sınıf savaşımı, marksizme karşı olanların 
iddia ettikleri gibi, marksizmden doğmamıştır, tersine, 
marksizm bu sınıf savaşımının varlığını saptar ve gücü-
nü zaten daha önceden varolan proletaryadan alır.

Şu halde, süreçten sürece, kapitalizmin varoluş 
koşullarının incelenmesine kadar geleceğiz. İşte böyle-
ce, her şeyin, her şey üzerinde etki oluşturduğunu bize 
gösteren bir süreçler zincirlemesi var önümüzde. Her 
şeyin her şeyi etkilemesi, karşılıklı etki yasasıdır.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
168



Şimdi de bu iki örnekle, elma ve Paris İşçi Üni-
versitesi örneği ile metafizikçi nasıl bir yöntem izlerdi, 
onu görelim.

Elma örneğinde, metafizikçi, yalnızca "elmanın 
nereden geldiğini" düşünebilecekti. "Elma ağaçtan ge-
lir" demekle yetinirdi. Daha ilerisini araştırıp söyleme 
geresinimi duymazdı.

İşçi Üniversitesi için de, "Fransız halkını baştan 
çıkarmak isteyen" bir grup insan tarafından kurulmuş 
bir üniversite olduğunu söyler ya da incir çekirdeğini 
doldurmayan başka sözler söyleyerek gönlünü 
eğlendirirdi.

Ama diyalektikçi, bir yanda elma, diğer yanda 
da İşçi Üniversitesi ile sonuçlanan bütün süreçler zinci-
rini görür. Diyalektikçi özel, tikel olayı, ayrıntıyı, bütüne 
bağlar.

Diyalektikçi, elmayı ağaca bağlar, ve daha öteye, 
bütünü içinde doğaya kadar gider. Elma, yalnız elma 
ağacının meyvesi değildir, bütün doğanın meyvesidir de.

İşçi Üniversitesi, yalnız proletaryanın "meyvesi" 
değil, ama kapitalist toplumun "meyvesi"dir de.

Şu halde görüyoruz ki, dünyayı kalıplaşmış şey-
lerin kümesi gibi kavrayan metafizikçinin tersine, diya-
lektikçi, dünyayı bir süreçler kümesi olarak görecektir. 
Ve diyalektik görüş açısı, nasıl doğa için ve bilimler için 
doğru ise, toplum, için de doğrudur.

“Hegel'in 'metafizik' yöntem dediği, ve-
rilmiş ve değişmez nesneler olarak düşünülen 
şeylerin incelenmesiyle uğraşmayı yeğleyen ... 
eski araştırma ve düşünce yönteminin doğrulu-

53ğu, zamanında, tarihsel olarak ortaya çıkmıştı."

Bu bakımdan, o çağda, her şey ve toplum, bir 
"veri olan değişmez nesneler" kümesi gibi inceleniyor, 

Şimdi de bu iki örnekle, elma ve Paris İşçi Üni-
versitesi örneği ile metafizikçi nasıl bir yöntem izlerdi, 
onu görelim.

Elma örneğinde, metafizikçi, yalnızca "elmanın 
nereden geldiğini" düşünebilecekti. "Elma ağaçtan ge-
lir" demekle yetinirdi. Daha ilerisini araştırıp söyleme 
geresinimi duymazdı.

İşçi Üniversitesi için de, "Fransız halkını baştan 
çıkarmak isteyen" bir grup insan tarafından kurulmuş 
bir üniversite olduğunu söyler ya da incir çekirdeğini 
doldurmayan başka sözler söyleyerek gönlünü 
eğlendirirdi.

Ama diyalektikçi, bir yanda elma, diğer yanda 
da İşçi Üniversitesi ile sonuçlanan bütün süreçler zinci-
rini görür. Diyalektikçi özel, tikel olayı, ayrıntıyı, bütüne 
bağlar.

Diyalektikçi, elmayı ağaca bağlar, ve daha öteye, 
bütünü içinde doğaya kadar gider. Elma, yalnız elma 
ağacının meyvesi değildir, bütün doğanın meyvesidir de.

İşçi Üniversitesi, yalnız proletaryanın "meyvesi" 
değil, ama kapitalist toplumun "meyvesi"dir de.

Şu halde görüyoruz ki, dünyayı kalıplaşmış şey-
lerin kümesi gibi kavrayan metafizikçinin tersine, diya-
lektikçi, dünyayı bir süreçler kümesi olarak görecektir. 
Ve diyalektik görüş açısı, nasıl doğa için ve bilimler için 
doğru ise, toplum, için de doğrudur.

“Hegel'in 'metafizik' yöntem dediği, ve-
rilmiş ve değişmez nesneler olarak düşünülen 
şeylerin incelenmesiyle uğraşmayı yeğleyen ... 
eski araştırma ve düşünce yönteminin doğrulu-

53ğu, zamanında, tarihsel olarak ortaya çıkmıştı."

Bu bakımdan, o çağda, her şey ve toplum, bir 
"veri olan değişmez nesneler" kümesi gibi inceleniyor, 

 169Georges Politzer



ayrıca toplumun yalnızca değişmemesi şöyle dursun, 
yokolması alnında yazılı değilmiş gibi inceleniyordu.

Engels, diyalektiğin başlıca önemini belirtir: Bu 
büyük temel düşünce, "dünyanın, bir tamamlanmış şey-
ler [abç İ.Y.] karmaşası olarak değil de, görünüşte durulmuş 
şeylerin, tıpkı beynimizdeki zihinsel yansıları olan kav-
ramlar gibi, kesintisiz bir oluş ve yokoluş değişmesinden 
geçtikleri, son olarak bütün görünüşteki raslantı-lara ve 
geçici geriye dönüşlere [abç İ.Y.] karşın, ilerleyici bir geliş-
menin eninde sonunda belirmeye başladığı bir süreçler 
karmaşası olarak dikkate alınması gerektiği" düşüncesi-

54dir.
Kapitalist toplumun kendisi de, demek ki, bir 

"tamamlanmış şeyler karmaşası" olarak ele alınmama-
lıdır, tersine, o da bir süreçler karmaşası olarak incelen-
melidir.

Metafizikçiler, kapitalist toplumun her zaman 
varolmamış ol duğunun farkındadırlar, onun bir tarihi 
olduğunu söylerler, ama kapitalizmin ortaya çıkışı ile 
toplumun evriminin bittiğini ve bundan böyle "değiş-
mez" (fixee) kalacağını düşünürler. Her şeyi bitmiş, ta-
mamlanmış sayarlar, yeni bir sürecin başlangıcı saymaz-
lar. Dünyanın tanrı tarafından yaradılışının anlatısı, 
dünyanın, tamamlanmış şeylerin bir karmaşası olarak a-
çıklanmasıdır. Tanrı, [yaradılışın ilk altı gününde, -ç.] her 
gün, bir işi bitirdi. Bitkileri, hayvanları, insanı, bir kere-
de, artık değişmemek üzere, kesin olarak yarattı - sapta-
nımcılık (fixisme) teorisi de buradan gelir.

Diyalektik, bunun karşıtı biçimde düşünür. Şey-
leri "değişmez nesneler" olarak değil, üstelik "hareket 
halinde" düşünür. Diyalektiğe göre hiçbir şey bitmiş, 
tamamlanmış bir biçimde bulunmaz; her şey, her zaman 
bir sürecin sonu ve başka bir sürecin başıdır, her zaman 
değişme ve gelişme durumundadır. Bunun içindir ki, biz 
kapitalist toplumun, sosyalist topluma dönüşeceğine bu 

ayrıca toplumun yalnızca değişmemesi şöyle dursun, 
yokolması alnında yazılı değilmiş gibi inceleniyordu.

Engels, diyalektiğin başlıca önemini belirtir: Bu 
büyük temel düşünce, "dünyanın, bir tamamlanmış şey-
ler [abç İ.Y.] karmaşası olarak değil de, görünüşte durulmuş 
şeylerin, tıpkı beynimizdeki zihinsel yansıları olan kav-
ramlar gibi, kesintisiz bir oluş ve yokoluş değişmesinden 
geçtikleri, son olarak bütün görünüşteki raslantı-lara ve 
geçici geriye dönüşlere [abç İ.Y.] karşın, ilerleyici bir geliş-
menin eninde sonunda belirmeye başladığı bir süreçler 
karmaşası olarak dikkate alınması gerektiği" düşüncesi-

54dir.
Kapitalist toplumun kendisi de, demek ki, bir 

"tamamlanmış şeyler karmaşası" olarak ele alınmama-
lıdır, tersine, o da bir süreçler karmaşası olarak incelen-
melidir.

Metafizikçiler, kapitalist toplumun her zaman 
varolmamış ol duğunun farkındadırlar, onun bir tarihi 
olduğunu söylerler, ama kapitalizmin ortaya çıkışı ile 
toplumun evriminin bittiğini ve bundan böyle "değiş-
mez" (fixee) kalacağını düşünürler. Her şeyi bitmiş, ta-
mamlanmış sayarlar, yeni bir sürecin başlangıcı saymaz-
lar. Dünyanın tanrı tarafından yaradılışının anlatısı, 
dünyanın, tamamlanmış şeylerin bir karmaşası olarak a-
çıklanmasıdır. Tanrı, [yaradılışın ilk altı gününde, -ç.] her 
gün, bir işi bitirdi. Bitkileri, hayvanları, insanı, bir kere-
de, artık değişmemek üzere, kesin olarak yarattı - sapta-
nımcılık (fixisme) teorisi de buradan gelir.

Diyalektik, bunun karşıtı biçimde düşünür. Şey-
leri "değişmez nesneler" olarak değil, üstelik "hareket 
halinde" düşünür. Diyalektiğe göre hiçbir şey bitmiş, 
tamamlanmış bir biçimde bulunmaz; her şey, her zaman 
bir sürecin sonu ve başka bir sürecin başıdır, her zaman 
değişme ve gelişme durumundadır. Bunun içindir ki, biz 
kapitalist toplumun, sosyalist topluma dönüşeceğine bu 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
170



kadar güveniyoruz. Hiçbir şey, son ve kesin olarak ta-
mamlanmış olmadığından, kapitalist toplum, bir sürecin 
sonudur ki, onu, sosyalist toplum, sonra komünist top-
lum izleyecek ve bu böyle sürüp gidecektir; sürekli ola-
rak bir gelişme vardır ve olacaktır.

Ama burada, diyalektiği, alınyazısı gibi bir şeyle 
karıştırmamaya dikkat etmek gerekir; böyle bir sanıdan, 
şöyle bir sonuç çıkarılabilir: "Madem ki siz istediğiniz 
değişmeden bu kadar eminsiniz, ne diye savaşım veri-
yorsunuz?" Çünkü, Marks'ın da dediği gibi "sosyalist 
toplumu doğurtmak için, bir ebe gerekecektir"; işte dev-
rimin, devrimci eylemin ve profesyonel devrimcilerin 
zorunluluğu buradan gelir.

Ne var ki, işler bu kadar basit değildir. Bu dönü-
şümü önceye alabilecek ya da geciktirebilecek insanla-
rın rolü unutulmamalıdır (bu soruyu, bu kısmın beşinci 
bölümünde, "Tarihsel Materyalizm" den sözederken ye-
niden yanıtlayacağız).

Şimdilik saptadığımız şey, her şeyde, şeylerin iç-
gücü ile (yani otodinamizm ile) oluşan süreçlerin, zin-
cirleme sıralanışının varlığıdır. Diyalektiğe göre, yeni-
den üzerinde duruyoruz, hiçbir şey bitmiş, tamamlanmış 
değildir. Şeylerin gelişmesine, son sahnesi olmayan bir 
gelişme olarak bakmak gerekir. Dünya tiyatrosunda, bir 
piyesin sonu, başka bir piyesin birinci perdesiyle başlar. 
Doğrusunu söylemek gerekirse, bu birinci perde, bir ön-
ceki piyesin son perdesinde başlamıştır bile.

II. 19. YÜZYILIN BÜYÜK BULUŞLARI

Metafizik düşünüşün terkedilmesini belirleyen, 
bilginleri sonra da Marks ve Engels'i, şeyleri, diyalektik 
hareketleri içinde ele almaya zorlayan şeyin, 19. yüzyıl-
da yapılan buluşlar olduğunu biliyoruz. Bu çağın özel-
likle üç büyük buluşu, Engels'in “Ludwig Feuerbach”ta 

kadar güveniyoruz. Hiçbir şey, son ve kesin olarak ta-
mamlanmış olmadığından, kapitalist toplum, bir sürecin 
sonudur ki, onu, sosyalist toplum, sonra komünist top-
lum izleyecek ve bu böyle sürüp gidecektir; sürekli ola-
rak bir gelişme vardır ve olacaktır.

Ama burada, diyalektiği, alınyazısı gibi bir şeyle 
karıştırmamaya dikkat etmek gerekir; böyle bir sanıdan, 
şöyle bir sonuç çıkarılabilir: "Madem ki siz istediğiniz 
değişmeden bu kadar eminsiniz, ne diye savaşım veri-
yorsunuz?" Çünkü, Marks'ın da dediği gibi "sosyalist 
toplumu doğurtmak için, bir ebe gerekecektir"; işte dev-
rimin, devrimci eylemin ve profesyonel devrimcilerin 
zorunluluğu buradan gelir.

Ne var ki, işler bu kadar basit değildir. Bu dönü-
şümü önceye alabilecek ya da geciktirebilecek insanla-
rın rolü unutulmamalıdır (bu soruyu, bu kısmın beşinci 
bölümünde, "Tarihsel Materyalizm" den sözederken ye-
niden yanıtlayacağız).

Şimdilik saptadığımız şey, her şeyde, şeylerin iç-
gücü ile (yani otodinamizm ile) oluşan süreçlerin, zin-
cirleme sıralanışının varlığıdır. Diyalektiğe göre, yeni-
den üzerinde duruyoruz, hiçbir şey bitmiş, tamamlanmış 
değildir. Şeylerin gelişmesine, son sahnesi olmayan bir 
gelişme olarak bakmak gerekir. Dünya tiyatrosunda, bir 
piyesin sonu, başka bir piyesin birinci perdesiyle başlar. 
Doğrusunu söylemek gerekirse, bu birinci perde, bir ön-
ceki piyesin son perdesinde başlamıştır bile.

II. 19. YÜZYILIN BÜYÜK BULUŞLARI

Metafizik düşünüşün terkedilmesini belirleyen, 
bilginleri sonra da Marks ve Engels'i, şeyleri, diyalektik 
hareketleri içinde ele almaya zorlayan şeyin, 19. yüzyıl-
da yapılan buluşlar olduğunu biliyoruz. Bu çağın özel-
likle üç büyük buluşu, Engels'in “Ludwig Feuerbach”ta 

 171Georges Politzer



değindiği buluşlar, diyalektiğin ilerlemesini sağlamış-
55tır.

56
1. Canlı hücrenin ve gelişiminin bulunuşu.
Bu buluştan önce, temel olarak alınan düşünüş 

tarzı, "saptanımcılık"tı. Türler birbirlerine yabancı ola-
rak düşünülüyordu. Üstelik, hayvanlar dünyası bir yan-
da, bitkiler dünyası da öbür yanda, kesin olarak birbirle-
rinden ayrı tutuluyorlardı.

Hücrenin bulunuşu, 18. yüzyılın bilginlerinin ve 
düşünürlerinin daha önce de ortaya attıkları "evrim" fik-
rinin belginlik kazanmasına yolaçıyor. Bu buluş, yaşa-
mın, ölümlerin ve doğuşların ardarda sıralanarak oluş-
tuğunu ve her canlı varlığın benzer hücreleri olduğunu 
anlamaya olanak sağladı. Bu gerçeğin ortaya çıkarılmış 
olması, hayvanlarla bitkiler arasında herhangi bir sını-
rın varlığına artık izin vermez ve metafizik anlayışı ko-
vup atar.

2. Enerjinin dönüşümünün bulunuşu.
Eskiden, bilim, örneğin, ses, ısı ve ışığın birbiri-

ne tamamıyla yabancı olduklarına inanıyordu. Oysa, bü-
tün bu başka başka olayların birbirlerine dönüşebildik-
leri, cansız (inerte) maddede de, canlı doğada olduğu ka-
dar sürecin, bütün olarak bir zincirin halkası olduğunu 
artık biliyoruz. Bu buluş da, metafizik düşünüşe indiril-
miş bir darbedir.

3. İnsanda ve hayvanlarda evrimin bulunuşu.
Engels der ki, Darwin, tüm doğa ürünlerinin, 

başlangıçta tek-hücreli küçük tohumların uzun bir geliş-
me sürecinin sonucu olduğunu, her şeyin kökeninde hüc-
re bulunan uzun bir sürecin ürünü olduğunu ortaya koy-
muştur.

Ve gene Engels, bu üç büyük buluş sayesinde, 
bütün doğa olaylarının zincirleme sıralanışını, yalnızca 
çeşitli bilim alanlarının kendi içlerinde değil, ama deği-
şik bilim alanları arasında da izleyebileceğimiz sonucu-

değindiği buluşlar, diyalektiğin ilerlemesini sağlamış-
55tır.

56
1. Canlı hücrenin ve gelişiminin bulunuşu.
Bu buluştan önce, temel olarak alınan düşünüş 

tarzı, "saptanımcılık"tı. Türler birbirlerine yabancı ola-
rak düşünülüyordu. Üstelik, hayvanlar dünyası bir yan-
da, bitkiler dünyası da öbür yanda, kesin olarak birbirle-
rinden ayrı tutuluyorlardı.

Hücrenin bulunuşu, 18. yüzyılın bilginlerinin ve 
düşünürlerinin daha önce de ortaya attıkları "evrim" fik-
rinin belginlik kazanmasına yolaçıyor. Bu buluş, yaşa-
mın, ölümlerin ve doğuşların ardarda sıralanarak oluş-
tuğunu ve her canlı varlığın benzer hücreleri olduğunu 
anlamaya olanak sağladı. Bu gerçeğin ortaya çıkarılmış 
olması, hayvanlarla bitkiler arasında herhangi bir sını-
rın varlığına artık izin vermez ve metafizik anlayışı ko-
vup atar.

2. Enerjinin dönüşümünün bulunuşu.
Eskiden, bilim, örneğin, ses, ısı ve ışığın birbiri-

ne tamamıyla yabancı olduklarına inanıyordu. Oysa, bü-
tün bu başka başka olayların birbirlerine dönüşebildik-
leri, cansız (inerte) maddede de, canlı doğada olduğu ka-
dar sürecin, bütün olarak bir zincirin halkası olduğunu 
artık biliyoruz. Bu buluş da, metafizik düşünüşe indiril-
miş bir darbedir.

3. İnsanda ve hayvanlarda evrimin bulunuşu.
Engels der ki, Darwin, tüm doğa ürünlerinin, 

başlangıçta tek-hücreli küçük tohumların uzun bir geliş-
me sürecinin sonucu olduğunu, her şeyin kökeninde hüc-
re bulunan uzun bir sürecin ürünü olduğunu ortaya koy-
muştur.

Ve gene Engels, bu üç büyük buluş sayesinde, 
bütün doğa olaylarının zincirleme sıralanışını, yalnızca 
çeşitli bilim alanlarının kendi içlerinde değil, ama deği-
şik bilim alanları arasında da izleyebileceğimiz sonucu-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
172



na varır.
Demek ki, bu ikinci karşılıklı etki yasasının ifa-

de edilebilmesi, bilimlerle sağlanmıştır.
Bitkisel, hayvansal ve madensel konular arasın-

da kesiklik yoktur, yalnız süreçler vardır; her şey zincir-
leme birbirine bağlanır. Ve bu, toplum için de doğrudur. 
İnsanlığın tarihi içinden geçmiş olan değişik toplumlar, 
birinin zorunlu olarak kendinden önce gelen toplumdan 
çıktığı bir süreçler zinciri dizisi olarak ele alınmalıdır.

Demek ki, şunu aklımızda tutmak zorundayız: 
Bilim, doğa, toplum bir süreçler zinciri olarak görülme-
lidir ve bu zincirlemeyi geliştirmek için işleyen motor da 
otodinamizmdir.

III. TARİHSEL GELİŞME YA DA
SARMAL (SPİRAL) GELİŞME

Tanımaya başladığımız süreci biraz daha yakın-
dan inceleyecek olursak görürüz ki, elma, bir süreçler 
zincirlemesinin sonucudur. Elma nereden geliyor? Ağaç-
tan geliyor. Ağaç nereden geliyor? Elmadan. Şu halde öy-
le düşünebiliriz ki, burada bir kısır döngü var ve hep ay-
nı noktaya gelmek üzere, bu kısır döngü içinde dönüyo-
ruz. Ağaç elma. Elma ağaç. Aynı biçimde yumurta tavuk 
örneğini alalım. Yumurta nereden geliyor? Tavuktan. Ta-
vuk nereden geliyor? Yumurtadan.

Eğer şeyleri bu biçimde ele alırsak, bu bir süreç 
olmaz, bir çember olur, zaten bu görünüş de sonsuz dö-
nüş fikrini vermiştir. Yani biz hep aynı noktaya, aynı çı-
kış noktasına dönüp geleceğiz.

Ama sorunun doğru olarak nasıl konduğunu gö-
relim:

1. İşte bir elma.
2. Bu elma, değişikliğe uğrayarak, bir ağacı ya 

da ağaçları meydana getirir.

na varır.
Demek ki, bu ikinci karşılıklı etki yasasının ifa-

de edilebilmesi, bilimlerle sağlanmıştır.
Bitkisel, hayvansal ve madensel konular arasın-

da kesiklik yoktur, yalnız süreçler vardır; her şey zincir-
leme birbirine bağlanır. Ve bu, toplum için de doğrudur. 
İnsanlığın tarihi içinden geçmiş olan değişik toplumlar, 
birinin zorunlu olarak kendinden önce gelen toplumdan 
çıktığı bir süreçler zinciri dizisi olarak ele alınmalıdır.

Demek ki, şunu aklımızda tutmak zorundayız: 
Bilim, doğa, toplum bir süreçler zinciri olarak görülme-
lidir ve bu zincirlemeyi geliştirmek için işleyen motor da 
otodinamizmdir.

III. TARİHSEL GELİŞME YA DA
SARMAL (SPİRAL) GELİŞME

Tanımaya başladığımız süreci biraz daha yakın-
dan inceleyecek olursak görürüz ki, elma, bir süreçler 
zincirlemesinin sonucudur. Elma nereden geliyor? Ağaç-
tan geliyor. Ağaç nereden geliyor? Elmadan. Şu halde öy-
le düşünebiliriz ki, burada bir kısır döngü var ve hep ay-
nı noktaya gelmek üzere, bu kısır döngü içinde dönüyo-
ruz. Ağaç elma. Elma ağaç. Aynı biçimde yumurta tavuk 
örneğini alalım. Yumurta nereden geliyor? Tavuktan. Ta-
vuk nereden geliyor? Yumurtadan.

Eğer şeyleri bu biçimde ele alırsak, bu bir süreç 
olmaz, bir çember olur, zaten bu görünüş de sonsuz dö-
nüş fikrini vermiştir. Yani biz hep aynı noktaya, aynı çı-
kış noktasına dönüp geleceğiz.

Ama sorunun doğru olarak nasıl konduğunu gö-
relim:

1. İşte bir elma.
2. Bu elma, değişikliğe uğrayarak, bir ağacı ya 

da ağaçları meydana getirir.

 173Georges Politzer



3. Bir ağaç bir elma vermez, birçok elma verir.
Demek ki, aynı çıkış noktasına dönüp gelmiyo-

ruz; biz, elmaya dönüp geliyoruz, ama, daha çok ve daha 
başka elma düzlemi üzerinden.

Gene ağaçtan yola çıkarsak, şimdi bizim:
1. Bir ağacımız olacak, bu ağaç,
2. Elmalar verecek, bu elmalar da
3. Ağaçlar verecek.
Burada da gene ağaca geri geliyoruz, ama başka 

bir düzlem üzerinde. Bakış açısı genişlemiştir.
Demek ki, görünüşlerin düşündürttüğü gibi bir 

çember, bir döngü yok karşımızda, ama tarihsel gelişme 
diye adlandıracağımız bir gelişme süreci var. Tarih, za-
manın iz bırakmaksızın geçip gitmediğini gösterir. Za-
man geçer, ama yeniden ortaya çıkan aynı gelişmeler 
değildir. Dünya, doğa, toplum, bir gelişme oluştururlar 
ki, bu tarihsel bir gelişmedir ve felsefe dilinde buna 
"sarmal" (spiral) gelişme denir.

Bu imge, fikirleri saptamak için kullanılır; şöyle 
ki: Şeyler, çemberimsi bir sürece göre evrim gösterirler, 
ama çıkış noktasına dönüp gelmezler, biraz daha 
yükseğe, başka bir düzlem (plan) üzerinde bir noktaya 
ulaşırlar ve böylece sürüp giderek, yükselen, yukarı doğ-
ru bir sarmal oluşturur; bu imge işte bu olguyu canlan-
dırmak için yapılan bir benzetmedir.

Demek ki, dünyanın, doğanın, toplumun (sarmal 
biçiminde) tarihsel bir gelişmesi vardır ve bu gelişmeyi 
hareket ettiren, bunu unutmayalım, otodinamizmdir (öz-
güçtür).

IV. VARGI

Diyalektik konusundaki bu ilk bölümlerde ilk iki 
yasayı; değişme yasasını ve karşılıklı etki yasasını ince-
lemiş bulunuyoruz. Bu inceleme, çelişki yasasının ince-

3. Bir ağaç bir elma vermez, birçok elma verir.
Demek ki, aynı çıkış noktasına dönüp gelmiyo-

ruz; biz, elmaya dönüp geliyoruz, ama, daha çok ve daha 
başka elma düzlemi üzerinden.

Gene ağaçtan yola çıkarsak, şimdi bizim:
1. Bir ağacımız olacak, bu ağaç,
2. Elmalar verecek, bu elmalar da
3. Ağaçlar verecek.
Burada da gene ağaca geri geliyoruz, ama başka 

bir düzlem üzerinde. Bakış açısı genişlemiştir.
Demek ki, görünüşlerin düşündürttüğü gibi bir 

çember, bir döngü yok karşımızda, ama tarihsel gelişme 
diye adlandıracağımız bir gelişme süreci var. Tarih, za-
manın iz bırakmaksızın geçip gitmediğini gösterir. Za-
man geçer, ama yeniden ortaya çıkan aynı gelişmeler 
değildir. Dünya, doğa, toplum, bir gelişme oluştururlar 
ki, bu tarihsel bir gelişmedir ve felsefe dilinde buna 
"sarmal" (spiral) gelişme denir.

Bu imge, fikirleri saptamak için kullanılır; şöyle 
ki: Şeyler, çemberimsi bir sürece göre evrim gösterirler, 
ama çıkış noktasına dönüp gelmezler, biraz daha 
yükseğe, başka bir düzlem (plan) üzerinde bir noktaya 
ulaşırlar ve böylece sürüp giderek, yükselen, yukarı doğ-
ru bir sarmal oluşturur; bu imge işte bu olguyu canlan-
dırmak için yapılan bir benzetmedir.

Demek ki, dünyanın, doğanın, toplumun (sarmal 
biçiminde) tarihsel bir gelişmesi vardır ve bu gelişmeyi 
hareket ettiren, bunu unutmayalım, otodinamizmdir (öz-
güçtür).

IV. VARGI

Diyalektik konusundaki bu ilk bölümlerde ilk iki 
yasayı; değişme yasasını ve karşılıklı etki yasasını ince-
lemiş bulunuyoruz. Bu inceleme, çelişki yasasının ince-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
174



lenmesini ele alabilmek için zorunlu idi, çünkü, bu, "di-
yalektik değişme"nin devindirici gücünü, otodinamizmi 
anlamamızı sağlayacaktır.

Diyalektiğe ilişkin birinci bölümde, bu teorinin 
metafizik anlayışın baskısı altında niçin kalmış olduğu-
nu, ve niçin 18. yüzyıl materyalizminin metafizik bir ma-
teryalizm olduğunu gördük. Şimdi, yüzyılın, materyaliz-
min gelişmesine olanak sağlayarak diyalektik olmasını 
sağlayan üç büyük buluşunu kısaca gördükten sonra, bu 
felsefenin tarihinin, şu üç büyük dönemden,

(1) Antikçağ materyalizmi (atomlar teorisi);
(2) 18. yüzyıl materyalizmi (mekanikçi ve metafi-

zikçi), son olarak da
(3) Diyalektik materyalizm gibi üç büyük dönem-

den geçmesinin niçin zorunlu olduğunu daha iyi anlıyoruz.
Materyalizmin bilimlerden doğduğunu ve onlara 

bağlı bulunduğunu belirtmiştik. Bu üç bölümden sonra, 
bunun ne kadar doğru olduğunu görebiliriz. Diyalektik 
hareket ve diyalektik değişmenin incelenmesi konusun-
da, sonra karşılıklı etki yasasının incelenmesinde, bizim 
bütün düşünüş tarzlarımızın bilimlere dayandığını gördük.

Bilimsel incelemelerin son derece özelleştiği ve 
(genellikle diyalektik materyalizmi bilmeyen) bilginle-
rin, bazen, kendi özel buluşlarının, bilimlerin tümüne o-
ranla önemini anlayamadıkları bugünkü günde, demiş-
tik ki, felsefenin rolü, ona düşen özel görev, dünyanın ve 
daha genel sorunların açıklamasını yapmaktır; özellikle 
de, her bilim kolunun tüm özel buluşlarını, bunların bir 
sentezini yapmak üzere biraraya getirmek ve böylece 
bizi, giderek daha çok Descartes'ın dediği gibi, "doğanın 
efendisi ve sahibi" yapacak bir teori vermek, diyalektik 
materyalizmin özel görevidir.

lenmesini ele alabilmek için zorunlu idi, çünkü, bu, "di-
yalektik değişme"nin devindirici gücünü, otodinamizmi 
anlamamızı sağlayacaktır.

Diyalektiğe ilişkin birinci bölümde, bu teorinin 
metafizik anlayışın baskısı altında niçin kalmış olduğu-
nu, ve niçin 18. yüzyıl materyalizminin metafizik bir ma-
teryalizm olduğunu gördük. Şimdi, yüzyılın, materyaliz-
min gelişmesine olanak sağlayarak diyalektik olmasını 
sağlayan üç büyük buluşunu kısaca gördükten sonra, bu 
felsefenin tarihinin, şu üç büyük dönemden,

(1) Antikçağ materyalizmi (atomlar teorisi);
(2) 18. yüzyıl materyalizmi (mekanikçi ve metafi-

zikçi), son olarak da
(3) Diyalektik materyalizm gibi üç büyük dönem-

den geçmesinin niçin zorunlu olduğunu daha iyi anlıyoruz.
Materyalizmin bilimlerden doğduğunu ve onlara 

bağlı bulunduğunu belirtmiştik. Bu üç bölümden sonra, 
bunun ne kadar doğru olduğunu görebiliriz. Diyalektik 
hareket ve diyalektik değişmenin incelenmesi konusun-
da, sonra karşılıklı etki yasasının incelenmesinde, bizim 
bütün düşünüş tarzlarımızın bilimlere dayandığını gördük.

Bilimsel incelemelerin son derece özelleştiği ve 
(genellikle diyalektik materyalizmi bilmeyen) bilginle-
rin, bazen, kendi özel buluşlarının, bilimlerin tümüne o-
ranla önemini anlayamadıkları bugünkü günde, demiş-
tik ki, felsefenin rolü, ona düşen özel görev, dünyanın ve 
daha genel sorunların açıklamasını yapmaktır; özellikle 
de, her bilim kolunun tüm özel buluşlarını, bunların bir 
sentezini yapmak üzere biraraya getirmek ve böylece 
bizi, giderek daha çok Descartes'ın dediği gibi, "doğanın 
efendisi ve sahibi" yapacak bir teori vermek, diyalektik 
materyalizmin özel görevidir.

 175Georges Politzer



Dipnot

53 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 49
54 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 48
55 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 50
56 Organik hücre ile birlikte “çoğalma ve başkalaşma yoluyla 
(farklılaşma) bütün bitkisel ve hayvansal organizmanın gelişmesinin 
başladığı birim”i bularak, canlı doğanın iki büyük aleminin (bitkiler 
ve hayvanlar aleminin) birbirine bağlılığını, sürekliliğini ortaya koyan 
Schwann ile Schleiden olmuştur.

Dipnot

53 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 49
54 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 48
55 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 50
56 Organik hücre ile birlikte “çoğalma ve başkalaşma yoluyla 
(farklılaşma) bütün bitkisel ve hayvansal organizmanın gelişmesinin 
başladığı birim”i bularak, canlı doğanın iki büyük aleminin (bitkiler 
ve hayvanlar aleminin) birbirine bağlılığını, sürekliliğini ortaya koyan 
Schwann ile Schleiden olmuştur.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
176



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
ÜÇÜNCÜ YASA:

ÇELİŞKİ

I. Yaşam ve ölüm
II. Şeyler, kendi karşıtlarına dönüşürler
III. Olumlama, yadsıma ve
 yadsımanın yadsınması
IV. Durumu gözden geçirelim
V. Karşıtların birliği
VI. Sakınılacak yanlışlar
VII. Diyalektiğin pratik sonuçları

Diyalektiğin, şeylere, aralıksız değişmekte olan, 
sürekli gelişen, kısacası, diyalektik bir harekete uğrayan 
şeyler olarak baktığını gördük (birinci yasa).

Bu diyalektik hareket, her şey, biz onu inceledi-
ğimiz anda, ancak, bir süreçler zincirinin, yani birbirin-
den çıkan bir aşamalar zincirinin sonucu olduğu için o-
lanaklıdır. Ve incelememizi daha ileri götürerek, bu sü-
reçler zincirinin, zaman içinde, "anlık geri dönüşlere kar-
şın" ilerleyici bir hareketle, zorunlu olarak geliştiğini 
gördük.

Bu harekete, "tarihsel gelişme" ya da "sarmal ge-
lişme" dedik, ve biliyoruz ki, bu gelişme otodinamizmle 
(özgüçle) kendi kendini yaratır.

Peki otodinamizmin yasaları nelerdir? Aşama-
ların birbirlerinden çıkmalarına yol veren yasalar ne-
lerdir? Buna, "diyalektik hareketin yasaları" denir.

Diyalektik, bize, şeylerin sonsuz olmadıklarını, 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
ÜÇÜNCÜ YASA:

ÇELİŞKİ

I. Yaşam ve ölüm
II. Şeyler, kendi karşıtlarına dönüşürler
III. Olumlama, yadsıma ve
 yadsımanın yadsınması
IV. Durumu gözden geçirelim
V. Karşıtların birliği
VI. Sakınılacak yanlışlar
VII. Diyalektiğin pratik sonuçları

Diyalektiğin, şeylere, aralıksız değişmekte olan, 
sürekli gelişen, kısacası, diyalektik bir harekete uğrayan 
şeyler olarak baktığını gördük (birinci yasa).

Bu diyalektik hareket, her şey, biz onu inceledi-
ğimiz anda, ancak, bir süreçler zincirinin, yani birbirin-
den çıkan bir aşamalar zincirinin sonucu olduğu için o-
lanaklıdır. Ve incelememizi daha ileri götürerek, bu sü-
reçler zincirinin, zaman içinde, "anlık geri dönüşlere kar-
şın" ilerleyici bir hareketle, zorunlu olarak geliştiğini 
gördük.

Bu harekete, "tarihsel gelişme" ya da "sarmal ge-
lişme" dedik, ve biliyoruz ki, bu gelişme otodinamizmle 
(özgüçle) kendi kendini yaratır.

Peki otodinamizmin yasaları nelerdir? Aşama-
ların birbirlerinden çıkmalarına yol veren yasalar ne-
lerdir? Buna, "diyalektik hareketin yasaları" denir.

Diyalektik, bize, şeylerin sonsuz olmadıklarını, 

 177Georges Politzer  1Georges Politzer



şeylerin, bir son ile, bir ölümle tamamlanan bir başlan-
gıçları, bir olgunlukları, bir yaşlılıkları olduğunu öğreti-
yor.

Bütün şeyler şu aşamalardan geçerler: doğuş, 
olgunluk, yaşlılık, son.

Bu, niçin böyledir? Niçin şeyler sonsuz değildir?
Bu, insanlığın, her zaman ilgisini uyandırmış olan 

eski bir sorudur. Neden ölmek gerekir? İnsanlar bu zo-
runluluğu anlamak istemişler ve tarih boyunca sonsuz 
yaşamın düşünü kurmuşlardır; örneğin ortaçağda, 
(gençlik iksiri, yaşam iksiri gibi) büyülü içkiler türete-
rek ölümlülükten kurtulmayı düşlemişlerdir.

Peki, doğan bir şey, niçin ölmek zorundadır? İyi-
ce anlamamız için, metafizikle karşılaştırmamız gereken 
diyalektiğin büyük bir yasasıdır bu.

I. YAŞAM VE ÖLÜM

Metafizik bakış açısından şeyler, diğer şeylerden 
ayrılarak, kendi başlarına, ayrı ayrı ele alınırlar ve meta-
fizik, şeyleri böyle incelediği için, onları tek yanlı, yani 
bir tek yandan görür. Onun içindir ki, şeylere bir tek ya-
nından bakanlara, metafizikçi denebilir. Kısaca, bir me-
tafizikçi yaşam denilen olayı incelerken, bu olayı, bir 
başka olaya bağlamaz. Yaşamı, kendisi için ve kendinde 
tekyanlı olarak görür. Ona bir tek yandan bakar. Ölümü 
inceleyecek olsa, gene aynı şeyi yapacaktır; kendi tek-
yanlı görüş açısını uygulayacak ve şu sonuca varacaktır: 
yaşam yaşamdır, ve ölüm ölümdür. İkisi arasında ortak 
hiçbir şey yoktur, çünkü bunlar birbirlerine karşı olan, 
birbirinin tam karşıtı iki ayrı şeydir.

Şeylere böyle bakmak, onlara, yüzeysel bir bi-
çimde bakmaktır. Eğer onları biraz daha yakından ince-
leyecek olursak, ilkin, birinin diğerine karşıt konula-
mayacağını ve hatta onların, birbirinden bu kadar kaba-

şeylerin, bir son ile, bir ölümle tamamlanan bir başlan-
gıçları, bir olgunlukları, bir yaşlılıkları olduğunu öğreti-
yor.

Bütün şeyler şu aşamalardan geçerler: doğuş, 
olgunluk, yaşlılık, son.

Bu, niçin böyledir? Niçin şeyler sonsuz değildir?
Bu, insanlığın, her zaman ilgisini uyandırmış olan 

eski bir sorudur. Neden ölmek gerekir? İnsanlar bu zo-
runluluğu anlamak istemişler ve tarih boyunca sonsuz 
yaşamın düşünü kurmuşlardır; örneğin ortaçağda, 
(gençlik iksiri, yaşam iksiri gibi) büyülü içkiler türete-
rek ölümlülükten kurtulmayı düşlemişlerdir.

Peki, doğan bir şey, niçin ölmek zorundadır? İyi-
ce anlamamız için, metafizikle karşılaştırmamız gereken 
diyalektiğin büyük bir yasasıdır bu.

I. YAŞAM VE ÖLÜM

Metafizik bakış açısından şeyler, diğer şeylerden 
ayrılarak, kendi başlarına, ayrı ayrı ele alınırlar ve meta-
fizik, şeyleri böyle incelediği için, onları tek yanlı, yani 
bir tek yandan görür. Onun içindir ki, şeylere bir tek ya-
nından bakanlara, metafizikçi denebilir. Kısaca, bir me-
tafizikçi yaşam denilen olayı incelerken, bu olayı, bir 
başka olaya bağlamaz. Yaşamı, kendisi için ve kendinde 
tekyanlı olarak görür. Ona bir tek yandan bakar. Ölümü 
inceleyecek olsa, gene aynı şeyi yapacaktır; kendi tek-
yanlı görüş açısını uygulayacak ve şu sonuca varacaktır: 
yaşam yaşamdır, ve ölüm ölümdür. İkisi arasında ortak 
hiçbir şey yoktur, çünkü bunlar birbirlerine karşı olan, 
birbirinin tam karşıtı iki ayrı şeydir.

Şeylere böyle bakmak, onlara, yüzeysel bir bi-
çimde bakmaktır. Eğer onları biraz daha yakından ince-
leyecek olursak, ilkin, birinin diğerine karşıt konula-
mayacağını ve hatta onların, birbirinden bu kadar kaba-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
178



ca ayrılamayacağını göreceğiz; çünkü, deney, gerçek, 
bize gösterir ki, ölüm yaşamı sürdürür, ölüm canlıdan 
gelir.

Ya yaşam, ölümden çıkabilir mi? Evet. Çünkü ölü 
bedenin öğeleri, başka yaşamları doğurmak için dönü-
şecektir, örneğin toprak için gübre olacaklardır ve top-
rak daha verimli olacaktır. Ölüm, pek çok durumda ya-
şama yardım edecek, ölüm yaşamın doğmasına izin ve-
recek, ve canlı bedende yaşam, ancak, ölen hücrelerin 
yerini sürekli olarak doğan başka hücrelerin almasıyla 

57olanaklı olacaktır.
Demek ki, yaşam ve ölüm sürekli olarak 

birbirine dönüşür; ve şu büyük yasanın her şeye bağlı 
olduğunu gözlemliyoruz: Her yerde, şeyler, kendi karşıt-
larına dönüşür.

II. ŞEYLER KENDİ KARŞITLARINA DÖNÜŞÜR

Metafizikçi, karşıtları, birbirinin karşısına koyar, 
ama gerçek bize gösteriyor ki, karşıtlar birbirine dönü-
şür; şeyler, kendileri olarak kalmaz, ama karşıtlarına dö-
nüşür.

Eğer doğru ile yanlışı incelersek, şöyle düşünü-
rüz: bunlar arasında ortak hiçbir şey yoktur. Doğru doğ-
rudur ve yanlış yanlıştır. Bu, tekyanlı bakış açısı, iki 
karşıtı kabaca birbirinin karşısına koyar, tıpkı ölüm ile 
yaşamı karşı karşıya koyduğu gibi.

Gene de, "Bakın yağmur yağıyor!" desek, bazen 
öyle olabilir ki, biz daha sözümüzü bitirmeden, artık 
yağmur yağmayabilir. Bu tümceye başladığımız zaman 
sözümüz doğru idi, ama yanlışa dönüştü. (Yunanlılar da 
daha önce bu durumu saptamışlardı ve yanılmamak için 
hiçbir şey söylememek gerekir diyorlardı!)

Gene, yeniden elma örneğini alalım. Yere düş-
müş olgun bir elma görülür, ve "İşte olgun bir elma" de-

ca ayrılamayacağını göreceğiz; çünkü, deney, gerçek, 
bize gösterir ki, ölüm yaşamı sürdürür, ölüm canlıdan 
gelir.

Ya yaşam, ölümden çıkabilir mi? Evet. Çünkü ölü 
bedenin öğeleri, başka yaşamları doğurmak için dönü-
şecektir, örneğin toprak için gübre olacaklardır ve top-
rak daha verimli olacaktır. Ölüm, pek çok durumda ya-
şama yardım edecek, ölüm yaşamın doğmasına izin ve-
recek, ve canlı bedende yaşam, ancak, ölen hücrelerin 
yerini sürekli olarak doğan başka hücrelerin almasıyla 

57olanaklı olacaktır.
Demek ki, yaşam ve ölüm sürekli olarak 

birbirine dönüşür; ve şu büyük yasanın her şeye bağlı 
olduğunu gözlemliyoruz: Her yerde, şeyler, kendi karşıt-
larına dönüşür.

II. ŞEYLER KENDİ KARŞITLARINA DÖNÜŞÜR

Metafizikçi, karşıtları, birbirinin karşısına koyar, 
ama gerçek bize gösteriyor ki, karşıtlar birbirine dönü-
şür; şeyler, kendileri olarak kalmaz, ama karşıtlarına dö-
nüşür.

Eğer doğru ile yanlışı incelersek, şöyle düşünü-
rüz: bunlar arasında ortak hiçbir şey yoktur. Doğru doğ-
rudur ve yanlış yanlıştır. Bu, tekyanlı bakış açısı, iki 
karşıtı kabaca birbirinin karşısına koyar, tıpkı ölüm ile 
yaşamı karşı karşıya koyduğu gibi.

Gene de, "Bakın yağmur yağıyor!" desek, bazen 
öyle olabilir ki, biz daha sözümüzü bitirmeden, artık 
yağmur yağmayabilir. Bu tümceye başladığımız zaman 
sözümüz doğru idi, ama yanlışa dönüştü. (Yunanlılar da 
daha önce bu durumu saptamışlardı ve yanılmamak için 
hiçbir şey söylememek gerekir diyorlardı!)

Gene, yeniden elma örneğini alalım. Yere düş-
müş olgun bir elma görülür, ve "İşte olgun bir elma" de-

 179Georges Politzer



nir. Bununla birlikte, o, belirli bir zamandan beri yerde-
dir ve çürümeye başlamıştır bile; böylece doğru, yanlış 
olur.

Bilimler de, bize uzun yıllar boyunca "doğru" sa-
yılmış, ama, bilimsel ilerlemeler sonucu, belirli bir an-
da, "yanlış" oldukları meydana çıkmış sayısız yasa ör-
nekleri verirler.

Şu halde görüyoruz ki, doğru yanlışa dönüşür. 
Acaba yanlış da doğruya dönüşür mü?

Uygarlığın başlangıcında, özellikle Mısır'da, in-
sanlar, güneşin doğmasını ve batmasını açıklamak için 
tanrılar arasında kavga yapıldığıyla tasarlıyorlardı; bu, 
tanrıların, güneşi hareket ettirmek için itildiğinin ya da 
çekildiğinin söylenmesi ölçüsünde yanlıştı. Ama bilim, 
gerçekten güneşi hareket ettiren güçler (salt fizik güçler, 
başka nedenler) olduğunu söyleyerek, bu düşünüş biçi-
mine kısmen hak verir. Öyleyse görüyoruz ki, yanlış, açık-
ça doğruyla karşı karşıya değildir.

Şeyler kendi karşıtlarına dönüşüyorsa, bu, nasıl 
olanaklı olur? Yaşam ölüme nasıl dönüşür?

Yalnızca yaşam olsaydı, yaşam yüzde yüz yaşam 
olsaydı, o, hiçbir zaman ölüm olmazdı; ve eğer ölüm, tüm 
olarak kendi kendisi, yüzde yüz ölüm olsaydı, birinin ö-
tekine dönüşmesi olanaklı olmazdı. Ama yaşam içinde 
ölüm ve dolayısıyla ölüm içinde yaşam, daha önce de 
vardır.

Yakından bakarken göreceğiz ki, bir canlı varlık 
hücrelerden oluşur; hücreler, kaybolarak ve aynı yerde 
yeniden görünerek yenilenirler. Hücreler, canlı bir varlı-
ğın içinde durmadan yaşarlar ve ölürler, öyleyse orada 
hem yaşam hem ölüm vardır.

Gene biz biliyoruz ki, bir ölünün sakalı uzamaya 
devam eder. Tırnakları ve saçları da uzar. İşte açıkça, ya-
şamın ölümün içinde devam ettiğini kesin olarak kanıt-
layan olaylar.

nir. Bununla birlikte, o, belirli bir zamandan beri yerde-
dir ve çürümeye başlamıştır bile; böylece doğru, yanlış 
olur.

Bilimler de, bize uzun yıllar boyunca "doğru" sa-
yılmış, ama, bilimsel ilerlemeler sonucu, belirli bir an-
da, "yanlış" oldukları meydana çıkmış sayısız yasa ör-
nekleri verirler.

Şu halde görüyoruz ki, doğru yanlışa dönüşür. 
Acaba yanlış da doğruya dönüşür mü?

Uygarlığın başlangıcında, özellikle Mısır'da, in-
sanlar, güneşin doğmasını ve batmasını açıklamak için 
tanrılar arasında kavga yapıldığıyla tasarlıyorlardı; bu, 
tanrıların, güneşi hareket ettirmek için itildiğinin ya da 
çekildiğinin söylenmesi ölçüsünde yanlıştı. Ama bilim, 
gerçekten güneşi hareket ettiren güçler (salt fizik güçler, 
başka nedenler) olduğunu söyleyerek, bu düşünüş biçi-
mine kısmen hak verir. Öyleyse görüyoruz ki, yanlış, açık-
ça doğruyla karşı karşıya değildir.

Şeyler kendi karşıtlarına dönüşüyorsa, bu, nasıl 
olanaklı olur? Yaşam ölüme nasıl dönüşür?

Yalnızca yaşam olsaydı, yaşam yüzde yüz yaşam 
olsaydı, o, hiçbir zaman ölüm olmazdı; ve eğer ölüm, tüm 
olarak kendi kendisi, yüzde yüz ölüm olsaydı, birinin ö-
tekine dönüşmesi olanaklı olmazdı. Ama yaşam içinde 
ölüm ve dolayısıyla ölüm içinde yaşam, daha önce de 
vardır.

Yakından bakarken göreceğiz ki, bir canlı varlık 
hücrelerden oluşur; hücreler, kaybolarak ve aynı yerde 
yeniden görünerek yenilenirler. Hücreler, canlı bir varlı-
ğın içinde durmadan yaşarlar ve ölürler, öyleyse orada 
hem yaşam hem ölüm vardır.

Gene biz biliyoruz ki, bir ölünün sakalı uzamaya 
devam eder. Tırnakları ve saçları da uzar. İşte açıkça, ya-
şamın ölümün içinde devam ettiğini kesin olarak kanıt-
layan olaylar.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
180



Sovyetler Birliği'nde, bir ölünün kanı, özel koşul-
lar içinde saklanıyor ve kan aktarımı için kullanılıyor; 
böylece, bir ölünün kanıyla, bir canlı iyileştirilir. Dola-
yısıyla, diyebiliriz ki, ölümün bağrında yaşam vardır.

"Öyleyse yaşam da şeylerin ve süreçlerin 
kendinde varolan, ara vermeden ortaya çıkan ve 
çözülen bir çelişkidir. Ve çelişki biter bitmez, 

58yaşam da biter, ölüm başgösterir."

Öyleyse, şeyler yalnız birbirine dönüşmekle kal-
maz, hatta bir şey yalnız kendi kendisi değildir, aynı za-
manda kendisinin karşıtı olan başka bir şeydir de, çünkü 
her şey kendi karşıtını da içinde taşır.

Her şey, aynı zamanda, hem kendini, hem de kar-
şıtını içerir. Bir şey, bir çemberle gösterilirse, burada, 
merkezden dışa doğru itiş örneğinde olduğu gibi, bu şeyi 
yaşama doğru iten bir güç bulacağız (dışa doğru baskı), 
ama aynı zamanda, bu şeyi, tam karşı doğrultuda, dıştan 
merkeze doğru iten ölüm güçlerini de bulacağız (içe doğ-
ru baskı).

Böylece her şeyin içersinde, birbirine karşı güç-
ler, uzlaşmaz güçler birarada bulunurlar.

Bu güçler arasında ne olur? Birbirlerine karşı sa-
vaşım verirler. Öyleyse, bir şey, değişikliğe, yalnızca bir 
yönde etki yapan bir güç tarafından uğramaz; her şey, 
gerçekte, birbirine karşı doğrultuda iki güç tarafından 
değişikliğe uğrar. Şeylerin olumlanmasına (affirmation, 
tasdik) ve yadsınmasına doğru, yaşama doğru ve ölüme 
doğru. Şeylerin olumlanması ve yadsınması ne demektir?

Yaşamın içinde, yaşamı koruyan ve sürdüren, ya-
şamın olumlanmasına yönelik güçler vardır. Ayrıca canlı 
organizmalarda, yadsımaya doğru yönelen güçler de 
vardır. Her şeyde, güçlerden bazıları olumlamaya eği-
limlidir ve diğer bazıları yadsımaya eğilimlidir ve olum-

Sovyetler Birliği'nde, bir ölünün kanı, özel koşul-
lar içinde saklanıyor ve kan aktarımı için kullanılıyor; 
böylece, bir ölünün kanıyla, bir canlı iyileştirilir. Dola-
yısıyla, diyebiliriz ki, ölümün bağrında yaşam vardır.

"Öyleyse yaşam da şeylerin ve süreçlerin 
kendinde varolan, ara vermeden ortaya çıkan ve 
çözülen bir çelişkidir. Ve çelişki biter bitmez, 

58yaşam da biter, ölüm başgösterir."

Öyleyse, şeyler yalnız birbirine dönüşmekle kal-
maz, hatta bir şey yalnız kendi kendisi değildir, aynı za-
manda kendisinin karşıtı olan başka bir şeydir de, çünkü 
her şey kendi karşıtını da içinde taşır.

Her şey, aynı zamanda, hem kendini, hem de kar-
şıtını içerir. Bir şey, bir çemberle gösterilirse, burada, 
merkezden dışa doğru itiş örneğinde olduğu gibi, bu şeyi 
yaşama doğru iten bir güç bulacağız (dışa doğru baskı), 
ama aynı zamanda, bu şeyi, tam karşı doğrultuda, dıştan 
merkeze doğru iten ölüm güçlerini de bulacağız (içe doğ-
ru baskı).

Böylece her şeyin içersinde, birbirine karşı güç-
ler, uzlaşmaz güçler birarada bulunurlar.

Bu güçler arasında ne olur? Birbirlerine karşı sa-
vaşım verirler. Öyleyse, bir şey, değişikliğe, yalnızca bir 
yönde etki yapan bir güç tarafından uğramaz; her şey, 
gerçekte, birbirine karşı doğrultuda iki güç tarafından 
değişikliğe uğrar. Şeylerin olumlanmasına (affirmation, 
tasdik) ve yadsınmasına doğru, yaşama doğru ve ölüme 
doğru. Şeylerin olumlanması ve yadsınması ne demektir?

Yaşamın içinde, yaşamı koruyan ve sürdüren, ya-
şamın olumlanmasına yönelik güçler vardır. Ayrıca canlı 
organizmalarda, yadsımaya doğru yönelen güçler de 
vardır. Her şeyde, güçlerden bazıları olumlamaya eği-
limlidir ve diğer bazıları yadsımaya eğilimlidir ve olum-

 181Georges Politzer



lama ile yadsıma arasında çelişki vardır.
Demek ki, diyalektik, değişmeyi ortaya çıkarır, 

peki ama neden şeyler değişirler? Çünkü şeyler, kendi 
kendileriyle uyum halinde değildirler, çünkü güçler ara-
sında, uzlaşmaz iç karşıtlıklar arasında savaşım vardır, 
çünkü çelişki vardır. İşte diyalektiğin üçüncü yasası: 
Şeyler değişir, çünkü kendi kendilerinde çelişkiyi içerir-
ler, kendi içlerinde çelişki taşırlar.

(Biz, zaman zaman (diyalektik gibi, otodinamizm 
gibi) az çok karmaşık sözcükler ya da geleneksel mantı-
ğa aykırı gibi görünen ve anlaması güç terimler kullan-
mak zorunda kalıyorsak, bunu, zenginleri örnek aldığı-
mız ve şeyleri yerli yersiz, herhangi bir neden yokken 

59 karmaşıklaştırmayı sevdiğimiz için yapmıyoruz. Ama, 
başlangıç niteliğinde olsa da, bu incelemenin olabildi-
ğince eksiksiz olmasını ve sonra bu terimleri kullanan 
Marks, Engels ve Lenin'in felsefe yapıtlarının daha ko-
lay anlaşılmasını sağlamak istiyoruz. Demek ki, alışıl-
mamış bir dil kullanmamız gerekiyor, bu dili, bu incele-
me sınırı içinde, onu herkesçe anlaşılabilir bir hale ge-
tirmeye çok önem veriyoruz.)

III. OLUMLAMA, YADSIMA VE
YADSIMANIN YADSINMASI

Şimdi, burada, size "evet" denildiği ve sizin de 
"hayır" diye yanıtladığınız bir durumu anlatan, sözdeki 
çelişki ile, şimdi görmüş olduğumuz diyalektik çelişki 
denilen, yani olgulardaki, şeylerdeki çelişki arasında 
bir ayrım yapmamız gerekiyor.

Kapitalist toplumun bağrında varolan çelişkiden 
sözettiğimiz zaman, bu, bazı teoriler hakkında bazıları-
nın evet, bazılarının hayır dediği anlamda bir çelişki de-
ğildir; bu, olgularda bir çelişki var demektir, birbiriyle 
çatışan savaşım veren gerçek güçler var demektir: bura-

lama ile yadsıma arasında çelişki vardır.
Demek ki, diyalektik, değişmeyi ortaya çıkarır, 

peki ama neden şeyler değişirler? Çünkü şeyler, kendi 
kendileriyle uyum halinde değildirler, çünkü güçler ara-
sında, uzlaşmaz iç karşıtlıklar arasında savaşım vardır, 
çünkü çelişki vardır. İşte diyalektiğin üçüncü yasası: 
Şeyler değişir, çünkü kendi kendilerinde çelişkiyi içerir-
ler, kendi içlerinde çelişki taşırlar.

(Biz, zaman zaman (diyalektik gibi, otodinamizm 
gibi) az çok karmaşık sözcükler ya da geleneksel mantı-
ğa aykırı gibi görünen ve anlaması güç terimler kullan-
mak zorunda kalıyorsak, bunu, zenginleri örnek aldığı-
mız ve şeyleri yerli yersiz, herhangi bir neden yokken 

59 karmaşıklaştırmayı sevdiğimiz için yapmıyoruz. Ama, 
başlangıç niteliğinde olsa da, bu incelemenin olabildi-
ğince eksiksiz olmasını ve sonra bu terimleri kullanan 
Marks, Engels ve Lenin'in felsefe yapıtlarının daha ko-
lay anlaşılmasını sağlamak istiyoruz. Demek ki, alışıl-
mamış bir dil kullanmamız gerekiyor, bu dili, bu incele-
me sınırı içinde, onu herkesçe anlaşılabilir bir hale ge-
tirmeye çok önem veriyoruz.)

III. OLUMLAMA, YADSIMA VE
YADSIMANIN YADSINMASI

Şimdi, burada, size "evet" denildiği ve sizin de 
"hayır" diye yanıtladığınız bir durumu anlatan, sözdeki 
çelişki ile, şimdi görmüş olduğumuz diyalektik çelişki 
denilen, yani olgulardaki, şeylerdeki çelişki arasında 
bir ayrım yapmamız gerekiyor.

Kapitalist toplumun bağrında varolan çelişkiden 
sözettiğimiz zaman, bu, bazı teoriler hakkında bazıları-
nın evet, bazılarının hayır dediği anlamda bir çelişki de-
ğildir; bu, olgularda bir çelişki var demektir, birbiriyle 
çatışan savaşım veren gerçek güçler var demektir: bura-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
182



da, önce kendini olumlamaya yönelik güç, kendini koru-
mayı sürdürmeye yönelik güç vardır, bu, burjuva sınıfı-
dır; sonra burjuva sınıfının yadsınmasına yönelik ikinci 
bir toplumsal güç vardır, bu da, proletaryadır. Öyleyse 
çelişki olgulardadır, çünkü burjuvazi kendi karşıtını, ya-
ni proletaryayı yaratmaksızın varolamaz. Marks'ın dedi-
ği gibi, "burjuvazinin ürettiği, her şeyden önce, kendi 

6mezar kazıcılarıdır".
Buna engel olmak için, burjuvazinin, kendi ken-

disi olmaktan vazgeçmesi gerekirdi ki, bu da, saçma bir 
şey olurdu. Öyleyse kendi kendini olumlarken, kendi 
yadsımasını yaratır.

Bir tavuğun yumurtladığı ve üzerinde kuluçkaya 
yattığı bir yumurta örneğini alalım: görürüz ki, yumurta-
nın içinde, belirli bir ısıda ve belirli bazı koşullar altında 
gelişen bir tohum bulunur. Bu tohum, gelişerek, bir civ-
civ verecektir. Bu tohum, daha şimdiden yumurtanın 
yadsınmasıdır. Böylece, çok iyi görüyoruz ki, yumurta-
nın içinde iki güç var: onu yumurta kalmaya doğru çeken 
güç ve civciv olmaya doğru iten güç. Öyleyse yumurta, 
kendi kendisi ile uyumsuzluk içindedir ve her şey, kendi 
kendisi ile uyumsuzluk içindedir.

Bu, insana, kavranması güç bir şey gibi gelir, 
çünkü biz metafizik düşünüş tarzına alışmışızdır ve bu-
nun içindir ki, şeyleri kendi gerçeklikleri içinde görmeye 
yeni baştan alışmak için bir çaba harcamalıyız.

Bir şey, yadsımadan çıkan bir olumlama olarak 
başlar. Civciv, yumurtanın yadsınmasından çıkmış bir 
olumlamadır. Bu, sürecin bir evresidir. Ama tavuğun 
kendisi de, civcivin değişmesi, başka bir hale dönüşme-
si olacaktır ve bu dönüşmenin ortasında, civcivin tavuk 
olması için savaşım veren güçler ile civcivin civciv kal-
ması için savaşım veren güçler arasında bir çelişki ola-
caktır. Demek ki, tavuk civcivin yadsınması olacaktır; 
civciv ise, yumurtanın yadsınmasından gelmektedir.

da, önce kendini olumlamaya yönelik güç, kendini koru-
mayı sürdürmeye yönelik güç vardır, bu, burjuva sınıfı-
dır; sonra burjuva sınıfının yadsınmasına yönelik ikinci 
bir toplumsal güç vardır, bu da, proletaryadır. Öyleyse 
çelişki olgulardadır, çünkü burjuvazi kendi karşıtını, ya-
ni proletaryayı yaratmaksızın varolamaz. Marks'ın dedi-
ği gibi, "burjuvazinin ürettiği, her şeyden önce, kendi 

6mezar kazıcılarıdır".
Buna engel olmak için, burjuvazinin, kendi ken-

disi olmaktan vazgeçmesi gerekirdi ki, bu da, saçma bir 
şey olurdu. Öyleyse kendi kendini olumlarken, kendi 
yadsımasını yaratır.

Bir tavuğun yumurtladığı ve üzerinde kuluçkaya 
yattığı bir yumurta örneğini alalım: görürüz ki, yumurta-
nın içinde, belirli bir ısıda ve belirli bazı koşullar altında 
gelişen bir tohum bulunur. Bu tohum, gelişerek, bir civ-
civ verecektir. Bu tohum, daha şimdiden yumurtanın 
yadsınmasıdır. Böylece, çok iyi görüyoruz ki, yumurta-
nın içinde iki güç var: onu yumurta kalmaya doğru çeken 
güç ve civciv olmaya doğru iten güç. Öyleyse yumurta, 
kendi kendisi ile uyumsuzluk içindedir ve her şey, kendi 
kendisi ile uyumsuzluk içindedir.

Bu, insana, kavranması güç bir şey gibi gelir, 
çünkü biz metafizik düşünüş tarzına alışmışızdır ve bu-
nun içindir ki, şeyleri kendi gerçeklikleri içinde görmeye 
yeni baştan alışmak için bir çaba harcamalıyız.

Bir şey, yadsımadan çıkan bir olumlama olarak 
başlar. Civciv, yumurtanın yadsınmasından çıkmış bir 
olumlamadır. Bu, sürecin bir evresidir. Ama tavuğun 
kendisi de, civcivin değişmesi, başka bir hale dönüşme-
si olacaktır ve bu dönüşmenin ortasında, civcivin tavuk 
olması için savaşım veren güçler ile civcivin civciv kal-
ması için savaşım veren güçler arasında bir çelişki ola-
caktır. Demek ki, tavuk civcivin yadsınması olacaktır; 
civciv ise, yumurtanın yadsınmasından gelmektedir.

 183Georges Politzer



Öyleyse, tavuk, yadsımanın yadsınması olacak-
tır. Ve bu diyalektik evrelerin genel gidişi işte böyledir.

1. Olumlama ya da Tez
2. Yadsıma	ya da Karşı-tez
3. Yadsımanın yadsınması ya da Sentez
Bu üç sözcük, diyalektik gelişimi özetler. Bunlar, 

evrelerin ardarda zincirlenişini betimlemek ve bir evre’-
nin, kendinden önceki evre'nin yıkımı olduğunu göster-
mek için kullanılırlar.

Yıkım, bir yadsımadır. Civciv meydana gelirken 
yumurtayı kırdığına göre, civciv, yumurtanın yadsınma-
sıdır. Buğday başağı, gene aynı şekilde, buğday tanesi-
nin yadsınmasıdır. Tane, toprakta filizlenecektir. Bu fi-
lizlenme buğday tanesinin yadsınmasıdır; buğday bitki 
verecek ve bu bitki çiçek açacak ve buğday başağını ve-
recektir; bu başak ise bitkinin yadsınması ya da yadsı-
manın yadsınması olacaktır. Böylece, görüyoruz ki, di-
yalektiğin sözünü ettiği yadsıma, yıkımdan sözetmenin 
özetlenmiş bir biçimidir. Yok olanın, yıkılmış olanın 
yadsınması vardır.

1. Feodalizm, köleciliğin yadsınması oldu
2. Kapitalizm, feodalizmin yadsınmasıdır
3. Anti-emperyalist, anti-oligarşik demokratik halk 

devrimi ve sosyalist devrim, emperyalizmin 3. bunalım 
sömürge döneminin yadsınmasıdır. -İ.Y.

4. Sosyalizm, kapitalizmin yadsınmasıdır
Çelişki yönünden, sözdeki, çelişki ile mantık çe-

lişkisi arasında bir ayrım yaptığımız gibi, "hayır" denen 
sözdeki yadsıma ile "yıkım" demek olan diyalektik yad-
sıma arasında bir ayrım olduğunu çok iyi bilmeliyiz.

Ama, yadsıma, yıkım demekse de, burada her-
hangi sıradan bir yıkım değil, diyalektik bir yıkım söz-
konusudur. Bunun gibi, bir pireyi parmaklarımız arasın-
da ezdiğimiz zaman, o, bir iç yıkımla, diyalektik bir yad-
sıma ile ölmez. Onun ölümü, otodinamik aşamaların bir 

Öyleyse, tavuk, yadsımanın yadsınması olacak-
tır. Ve bu diyalektik evrelerin genel gidişi işte böyledir.

1. Olumlama ya da Tez
2. Yadsıma	ya da Karşı-tez
3. Yadsımanın yadsınması ya da Sentez
Bu üç sözcük, diyalektik gelişimi özetler. Bunlar, 

evrelerin ardarda zincirlenişini betimlemek ve bir evre’-
nin, kendinden önceki evre'nin yıkımı olduğunu göster-
mek için kullanılırlar.

Yıkım, bir yadsımadır. Civciv meydana gelirken 
yumurtayı kırdığına göre, civciv, yumurtanın yadsınma-
sıdır. Buğday başağı, gene aynı şekilde, buğday tanesi-
nin yadsınmasıdır. Tane, toprakta filizlenecektir. Bu fi-
lizlenme buğday tanesinin yadsınmasıdır; buğday bitki 
verecek ve bu bitki çiçek açacak ve buğday başağını ve-
recektir; bu başak ise bitkinin yadsınması ya da yadsı-
manın yadsınması olacaktır. Böylece, görüyoruz ki, di-
yalektiğin sözünü ettiği yadsıma, yıkımdan sözetmenin 
özetlenmiş bir biçimidir. Yok olanın, yıkılmış olanın 
yadsınması vardır.

1. Feodalizm, köleciliğin yadsınması oldu
2. Kapitalizm, feodalizmin yadsınmasıdır
3. Anti-emperyalist, anti-oligarşik demokratik halk 

devrimi ve sosyalist devrim, emperyalizmin 3. bunalım 
sömürge döneminin yadsınmasıdır. -İ.Y.

4. Sosyalizm, kapitalizmin yadsınmasıdır
Çelişki yönünden, sözdeki, çelişki ile mantık çe-

lişkisi arasında bir ayrım yaptığımız gibi, "hayır" denen 
sözdeki yadsıma ile "yıkım" demek olan diyalektik yad-
sıma arasında bir ayrım olduğunu çok iyi bilmeliyiz.

Ama, yadsıma, yıkım demekse de, burada her-
hangi sıradan bir yıkım değil, diyalektik bir yıkım söz-
konusudur. Bunun gibi, bir pireyi parmaklarımız arasın-
da ezdiğimiz zaman, o, bir iç yıkımla, diyalektik bir yad-
sıma ile ölmez. Onun ölümü, otodinamik aşamaların bir 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
184



sonucu değildir; örneğimizde salt mekanik bir değişikli-
ğin sonucu olmuştur.

Yıkım, ancak bir olumlama ürünü ise, bir olum-
lamadan çıkıyorsa, bir yadsıma demektir. Bunun gibi, 
kuluçkaya yatırılmış yumurta, yumurta olan şeyin olum-
laması olarak, kendi yadsımasını doğurur: civciv olur; 
ve civciv, yumurtanın kabuğunu kırarak, onu yıkarak, 
yumurtanın yıkımını ya da yadsınmasını simgelerle ifa-
de eder.

Civcivde birbirine düşman iki güç görüyoruz: 
"civciv" ve "tavuk"; sürecin bu gelişmesi sırasında tavuk 
yumurtalar yumurtlayacaktır, bu da yadsımanın yadsın-
masıdır. Öyleyse, bu yeni yumurtalardan; yeni bir süreç-
ler zinciri başlayacaktır.

Buğdayda da aynı şekilde, bir olumlama, sonra 
bir yadsıma ve bir yadsımanın yadsınmasını görürüz.

Bir başka örnek olarak, materyalist felsefe örne-
ğini vereceğiz. Başlangıçta, bilisiz olduğu için kendi öz 
yadsımasını, yani idealizmi yaratan ilkel, kendiliğinden 
bir materyalizm buluyoruz. Ama eski materyalizmi yad-
sıyan idealizm, kendisi de çağdaş ya da diyalektik ma-
teryalizm tarafından yadsınacaktır, çünkü felsefe geliş-
mektedir ve bilimlerle birlikte idealizmin yıkımına yol 
açmaktadır. Demek ki, burada da, olumlama, yadsıma ve 
yadsımanın yadsınmasını buluyoruz.

Bu çevrimi (cycle), toplumun evriminde de saptı-
yoruz.

Tarihin başlangıcında, bir ilkel komünist toplu-
mun, sınıfsız, toprağın ortak mülkiyetine dayanan bir 
toplumun varlığını görüyoruz. Ama bu mülkiyet biçimi, 
üretimin gelişmesi için bir engel oluyor ve kendisi ta-
rafından kendisinin yadsınmasını, yani sınıflı, özel mül-
kiyete ve insanın insan tarafından sömürülmesine daya-
nan toplumu yaratıyor. Ama bu toplum da, kendi öz yad-
sımasını kendi içinde taşıyor, çünkü üretim araçlarının 

sonucu değildir; örneğimizde salt mekanik bir değişikli-
ğin sonucu olmuştur.

Yıkım, ancak bir olumlama ürünü ise, bir olum-
lamadan çıkıyorsa, bir yadsıma demektir. Bunun gibi, 
kuluçkaya yatırılmış yumurta, yumurta olan şeyin olum-
laması olarak, kendi yadsımasını doğurur: civciv olur; 
ve civciv, yumurtanın kabuğunu kırarak, onu yıkarak, 
yumurtanın yıkımını ya da yadsınmasını simgelerle ifa-
de eder.

Civcivde birbirine düşman iki güç görüyoruz: 
"civciv" ve "tavuk"; sürecin bu gelişmesi sırasında tavuk 
yumurtalar yumurtlayacaktır, bu da yadsımanın yadsın-
masıdır. Öyleyse, bu yeni yumurtalardan; yeni bir süreç-
ler zinciri başlayacaktır.

Buğdayda da aynı şekilde, bir olumlama, sonra 
bir yadsıma ve bir yadsımanın yadsınmasını görürüz.

Bir başka örnek olarak, materyalist felsefe örne-
ğini vereceğiz. Başlangıçta, bilisiz olduğu için kendi öz 
yadsımasını, yani idealizmi yaratan ilkel, kendiliğinden 
bir materyalizm buluyoruz. Ama eski materyalizmi yad-
sıyan idealizm, kendisi de çağdaş ya da diyalektik ma-
teryalizm tarafından yadsınacaktır, çünkü felsefe geliş-
mektedir ve bilimlerle birlikte idealizmin yıkımına yol 
açmaktadır. Demek ki, burada da, olumlama, yadsıma ve 
yadsımanın yadsınmasını buluyoruz.

Bu çevrimi (cycle), toplumun evriminde de saptı-
yoruz.

Tarihin başlangıcında, bir ilkel komünist toplu-
mun, sınıfsız, toprağın ortak mülkiyetine dayanan bir 
toplumun varlığını görüyoruz. Ama bu mülkiyet biçimi, 
üretimin gelişmesi için bir engel oluyor ve kendisi ta-
rafından kendisinin yadsınmasını, yani sınıflı, özel mül-
kiyete ve insanın insan tarafından sömürülmesine daya-
nan toplumu yaratıyor. Ama bu toplum da, kendi öz yad-
sımasını kendi içinde taşıyor, çünkü üretim araçlarının 

 185Georges Politzer



üstün bir gelişmesi, toplumun sınıflara bölünmesini 
yadsımaya, özel mülkiyeti yadsıma zorunluluğuna götü-
rüyor ve böylece çıkış noktasına geri geliyoruz: komü-
nist toplumun zorunluluğu, ama başka bir düzeyde; baş-
langıçta, bir ürün eksikliğimiz vardı; bugün, çok yüksel-
miş bir üretim yeteneğimiz var.

Bu konuda, verdiğimiz bütün örneklerle, hep çı-
kış noktasına geri geldiğimize; ama başka bir düzey üze-
rinde, en yüksek bir düzey üzerinde (sarmal gelişme) geri 
geldiğimize dikkat edelim.

Böylece görüyoruz ki, çelişki, diyalektiğin bü-
yük bir yasasıdır. Evrim uzlaşmaz karşıt güçlerin savaşı-
mıdır. Şeyler, yalnız birbirlerine dönüşmekle kalmazlar, 
ama her şey kendi karşıtına dönüşür. Şeyler kendi kendi-
leriyle uyum içinde değildir, çünkü şeylerde, birbirine 
karşı güçler arasında savaşım vardır, çünkü şeylerde bir 
iç çelişki vardır.

Not: Şuna çok dikkat etmemiz gerekir ki, olumla-
ma, yadsıma, yadsımanın yadsınması, ancak diyalektik 
evriminin uğraklarının özetlenmiş ifadeleridir ve her 
yerde bu üç aşamayı bulmak için dünyayı dolanmak ge-
rekmez. Çünkü, onların hepsini her zaman bulamayaca-
ğız; ama bazen yalnızca birinciyi, bazen yalnızca ikinci-
yi bulacağız, çünkü evrim bitmiş değildir. Öyleyse, her 
şeyde, bu değişmeleri, böylesine mekanik biçimde ara-
mamak gerekir. Ancak, özellikle şunu aklımızda tutalım 
ki, çelişki, diyalektiğin büyük yasasıdır. İşin özü budur.

IV. DURUMU GÖZDEN GEÇİRELİM

Daha önceden de biliyoruz ki, diyalektik, iyi göz-
lemler ve iyi inceleme yapmamızı sağlayan bir düşünüş, 
uslamlama, çözümleme yöntemidir; çünkü diyalektik, 
her şeyin kaynağını araştırmaya ve onun tarihini anlat-
maya bizi zorlar.

üstün bir gelişmesi, toplumun sınıflara bölünmesini 
yadsımaya, özel mülkiyeti yadsıma zorunluluğuna götü-
rüyor ve böylece çıkış noktasına geri geliyoruz: komü-
nist toplumun zorunluluğu, ama başka bir düzeyde; baş-
langıçta, bir ürün eksikliğimiz vardı; bugün, çok yüksel-
miş bir üretim yeteneğimiz var.

Bu konuda, verdiğimiz bütün örneklerle, hep çı-
kış noktasına geri geldiğimize; ama başka bir düzey üze-
rinde, en yüksek bir düzey üzerinde (sarmal gelişme) geri 
geldiğimize dikkat edelim.

Böylece görüyoruz ki, çelişki, diyalektiğin bü-
yük bir yasasıdır. Evrim uzlaşmaz karşıt güçlerin savaşı-
mıdır. Şeyler, yalnız birbirlerine dönüşmekle kalmazlar, 
ama her şey kendi karşıtına dönüşür. Şeyler kendi kendi-
leriyle uyum içinde değildir, çünkü şeylerde, birbirine 
karşı güçler arasında savaşım vardır, çünkü şeylerde bir 
iç çelişki vardır.

Not: Şuna çok dikkat etmemiz gerekir ki, olumla-
ma, yadsıma, yadsımanın yadsınması, ancak diyalektik 
evriminin uğraklarının özetlenmiş ifadeleridir ve her 
yerde bu üç aşamayı bulmak için dünyayı dolanmak ge-
rekmez. Çünkü, onların hepsini her zaman bulamayaca-
ğız; ama bazen yalnızca birinciyi, bazen yalnızca ikinci-
yi bulacağız, çünkü evrim bitmiş değildir. Öyleyse, her 
şeyde, bu değişmeleri, böylesine mekanik biçimde ara-
mamak gerekir. Ancak, özellikle şunu aklımızda tutalım 
ki, çelişki, diyalektiğin büyük yasasıdır. İşin özü budur.

IV. DURUMU GÖZDEN GEÇİRELİM

Daha önceden de biliyoruz ki, diyalektik, iyi göz-
lemler ve iyi inceleme yapmamızı sağlayan bir düşünüş, 
uslamlama, çözümleme yöntemidir; çünkü diyalektik, 
her şeyin kaynağını araştırmaya ve onun tarihini anlat-
maya bizi zorlar.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
186



Kuşkusuz, eski düşünüş yöntemi; gördüğümüz gi-
bi, kendi zamanında zorunlu idi. Ama, diyalektik yöntem-
le incelemek, öğrenmeye çalışmak, yineleyelim, görü-
nüşte hareketsiz olan her şeyin bir başlangıcı ve bir sonu 
olduğunu, her şeyde, "son olarak bütün görünüşteki ras-
lantılara ve geçici geriye dönüşlere karşın, ilerleyici bir 
gelişmenin eninde sonunda belirmeye başladığı bir sü-

61 reçler" zincirinden başka bir şey olmadığını meydana 
çıkarmak demektir.

Yalnızca diyalektik, bizim, şeylerin gelişmesini 
ve evrimini anlamamıza izin verir; yalnızca o, eski şeyle-
rin yıkımını ve yenilerinin doğuşunu anlamamızı sağlar. 
Yalnızca diyalektik, şeylerin karşıtlardan oluşmuş bü-
tünler olduklarını bize öğreterek, onların gelişmesini, 
dönüşümleri içinde anlamamızı sağlar. Çünkü, diyalek-
tik anlayışa göre, şeylerin doğal gelişmesi, yani evrim, 
birbirine karşı güçlerin ve ilkelerin sürekli savaşımıdır.

Öyleyse, diyalektiğe göre, birinci yasa, hareketin 
ve değişmenin "Hiçbir şey olduğu gibi kalmaz, hiçbir 
şey olduğu yerde kalmaz.” kuralının saptanması, ortaya 
konulması ise de, şimdi biliyoruz ki, bu yasa, şeylerin 
yalnız birbirine dönüşerek değil, ama kendi karşıtlarına 
dönüşerek değişmesiyle açıklanır. Demek ki, çelişki, di-
yalektiğin büyük bir yasasıdır.

Diyalektik görüş açısından çelişkinin ne olduğu-
nu inceledik; ama bazı açıklıklar getirmek ve sakınılma-
sı gereken bazı yanlışları belirtmek için çelişki üzerinde 
tekrar durmalıyız.

Besbelli ki, her şeyden önce, gerçekle uyuşan şu 
olumlamaya, yani şeylerin kendi karşıtlarına dönüşme-
leri olumlamasına kendimizi iyice alıştırmalıyız. Kuşku-
suz bu, sağduyuya ters düşer, bizi şaşırtır, çünkü biz, 
eski metafizik yöntemle düşünmeye alışmışızdır. Ama 
bunun niçin böyle olduğunu gördük; örnekler yardımıy-
la, bunun gerçekte böyle olduğunu, ve şeylerin niçin 

Kuşkusuz, eski düşünüş yöntemi; gördüğümüz gi-
bi, kendi zamanında zorunlu idi. Ama, diyalektik yöntem-
le incelemek, öğrenmeye çalışmak, yineleyelim, görü-
nüşte hareketsiz olan her şeyin bir başlangıcı ve bir sonu 
olduğunu, her şeyde, "son olarak bütün görünüşteki ras-
lantılara ve geçici geriye dönüşlere karşın, ilerleyici bir 
gelişmenin eninde sonunda belirmeye başladığı bir sü-

61 reçler" zincirinden başka bir şey olmadığını meydana 
çıkarmak demektir.

Yalnızca diyalektik, bizim, şeylerin gelişmesini 
ve evrimini anlamamıza izin verir; yalnızca o, eski şeyle-
rin yıkımını ve yenilerinin doğuşunu anlamamızı sağlar. 
Yalnızca diyalektik, şeylerin karşıtlardan oluşmuş bü-
tünler olduklarını bize öğreterek, onların gelişmesini, 
dönüşümleri içinde anlamamızı sağlar. Çünkü, diyalek-
tik anlayışa göre, şeylerin doğal gelişmesi, yani evrim, 
birbirine karşı güçlerin ve ilkelerin sürekli savaşımıdır.

Öyleyse, diyalektiğe göre, birinci yasa, hareketin 
ve değişmenin "Hiçbir şey olduğu gibi kalmaz, hiçbir 
şey olduğu yerde kalmaz.” kuralının saptanması, ortaya 
konulması ise de, şimdi biliyoruz ki, bu yasa, şeylerin 
yalnız birbirine dönüşerek değil, ama kendi karşıtlarına 
dönüşerek değişmesiyle açıklanır. Demek ki, çelişki, di-
yalektiğin büyük bir yasasıdır.

Diyalektik görüş açısından çelişkinin ne olduğu-
nu inceledik; ama bazı açıklıklar getirmek ve sakınılma-
sı gereken bazı yanlışları belirtmek için çelişki üzerinde 
tekrar durmalıyız.

Besbelli ki, her şeyden önce, gerçekle uyuşan şu 
olumlamaya, yani şeylerin kendi karşıtlarına dönüşme-
leri olumlamasına kendimizi iyice alıştırmalıyız. Kuşku-
suz bu, sağduyuya ters düşer, bizi şaşırtır, çünkü biz, 
eski metafizik yöntemle düşünmeye alışmışızdır. Ama 
bunun niçin böyle olduğunu gördük; örnekler yardımıy-
la, bunun gerçekte böyle olduğunu, ve şeylerin niçin 

 187Georges Politzer



kendi karşıtlarına dönüştüğünü ayrıntılı bir biçimde 
gördük.

Onun için, şöyle denebilir ve iddia edilebilir: 
Eğer şeyler dönüşüyor, değişiyor ve evrim gösteriyorlar-
sa, bu, kendi kendileriyle çelişki halinde olmalarından-
dır, kendi içlerinde kendi karşıtlarını taşımalarındandır, 
kendi içlerinde karşıtların birliğini içermelerindendir.

V. KARŞITLARIN BİRLİĞİ

Her şey, bir karşıtlar birliğidir.
Böyle bir şeyi iddia etmek, ilk bakışta, bir saç-

malık gibi görünür. "Bir şey ile onun karşıtının ortak 
herhangi bir yanı yoktur.", genellikle böyle düşünülür. 
Ama, diyalektiğe göre, her şey, aynı zamanda, hem kendi 
kendisi, hem de karşıtıdır; her şey bir karşıtlar birliğidir 
ve bunu iyice açıklamamız gerekir.

Karşıtların birliği, bir metafizikçi için, olanaksız 
bir şeydir. Ona göre şeyler, bir tek parçalı ve kendi 
kendileriyle uyumlu olarak yapılmışlardır, oysa şimdi 
biz, tersini iddia ediyoruz, yani şeyler iki parçadan -
kendi kendileri ile kendi karşıtlarından yapılmışlardır, 
şeylerde birbiriyle çatışan iki güç vardır, çünkü şeyler 
kendi kendileriyle uyumlu değildir; kendi kendileriyle 
çelişki halindedir, diyoruz.

Bilgisizlik ve bilim örneğini, yani bilgi örneğini 
alırsak, biliyoruz ki, bunlar metafizik görüş açısından 
tümüyle birbirine karşı ve birbirinin karşıtı olan iki şey-
dir. Bilgisiz bir kişi, bilgin değildir; bilgin bir kişi ise, 
bilgisiz değildir.

Bununla birlikte, eğer olgulara bakarsak, bu iki 
şeyin böylesine katı bir karşıtlığa yer vermediğini görü-
rüz. Görürüz ki, önce bilgisizlik egemendi, sonra bilim 
geldi; burda da bir şeyin kendi karşıtına, bilim karşıtlı-
ğının bilime dönüştüğünü saptıyoruz.

kendi karşıtlarına dönüştüğünü ayrıntılı bir biçimde 
gördük.

Onun için, şöyle denebilir ve iddia edilebilir: 
Eğer şeyler dönüşüyor, değişiyor ve evrim gösteriyorlar-
sa, bu, kendi kendileriyle çelişki halinde olmalarından-
dır, kendi içlerinde kendi karşıtlarını taşımalarındandır, 
kendi içlerinde karşıtların birliğini içermelerindendir.

V. KARŞITLARIN BİRLİĞİ

Her şey, bir karşıtlar birliğidir.
Böyle bir şeyi iddia etmek, ilk bakışta, bir saç-

malık gibi görünür. "Bir şey ile onun karşıtının ortak 
herhangi bir yanı yoktur.", genellikle böyle düşünülür. 
Ama, diyalektiğe göre, her şey, aynı zamanda, hem kendi 
kendisi, hem de karşıtıdır; her şey bir karşıtlar birliğidir 
ve bunu iyice açıklamamız gerekir.

Karşıtların birliği, bir metafizikçi için, olanaksız 
bir şeydir. Ona göre şeyler, bir tek parçalı ve kendi 
kendileriyle uyumlu olarak yapılmışlardır, oysa şimdi 
biz, tersini iddia ediyoruz, yani şeyler iki parçadan -
kendi kendileri ile kendi karşıtlarından yapılmışlardır, 
şeylerde birbiriyle çatışan iki güç vardır, çünkü şeyler 
kendi kendileriyle uyumlu değildir; kendi kendileriyle 
çelişki halindedir, diyoruz.

Bilgisizlik ve bilim örneğini, yani bilgi örneğini 
alırsak, biliyoruz ki, bunlar metafizik görüş açısından 
tümüyle birbirine karşı ve birbirinin karşıtı olan iki şey-
dir. Bilgisiz bir kişi, bilgin değildir; bilgin bir kişi ise, 
bilgisiz değildir.

Bununla birlikte, eğer olgulara bakarsak, bu iki 
şeyin böylesine katı bir karşıtlığa yer vermediğini görü-
rüz. Görürüz ki, önce bilgisizlik egemendi, sonra bilim 
geldi; burda da bir şeyin kendi karşıtına, bilim karşıtlı-
ğının bilime dönüştüğünü saptıyoruz.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
188



Bilimsiz bilgisizlik, yüzde yüz bilgisizlik yoktur. 
Bir birey, ne kadar bilgisiz olursa olsun, en azından nes-
neleri, yiyeceğini tanımasını bilir; hiçbir zaman mutlak 
bir bilgisizlik yoktur; bilgisizlik içinde her zaman bir bi-
lim payı vardır. Bilim, daha tohum halinde bilgisizliğin 
içinde vardır; öyleyse, bir şeyin karşıtının, o şeyin kendi 
içinde olduğunu iddia etmek doğrudur.

Şimdi de bilimi görelim. Yüzde yüz bir bilim ola-
bilir mi? Hayır. Her zaman bilinmeyen bir şey vardır. 
Lenin "Bilginin konusu tükenmez". der; bu demektir ki, 
her zaman öğrenilecek bir şey vardır. Mutlak bilim yok-

62tur. Her bilgi, her bilim, bir bilgisizlik payı içerir.
Gerçekte varolan bilim ile bilgisizliğin bir karı-

şımı, göreli bir bilgisizlik ve göreli bir bilimdir.
Öyleyse, burada, bu örnekte saptadığımız, şeyle-

rin kendi karşıtlarına dönüşmeleri değil, ama aynı şeyde 
karşıtlarının ya da karşıtların birliğinin varlığıdır.

Daha önce gördüğümüz örnekleri yeniden alabi-
-liriz: Yaşam ve ölüm, gerçek olan ve yanlış olan örnek-
lerinde, birinde ve ötekinde; her şey olduğu gibi bir kar-
şıtların birliğinin varolduğunu, yani her şeyin aynı za-
manda hem kendi kendini, hem de karşıtını içinde taşı-
dığını gördük. Bunun için Engels diyecektir ki:

"Oysa araştırmada hiç şaşmadan daima 
bu görüş açısından yola çıkılırsa, artık bir daha 
kesin çözümler ve sonsuz gerçekler istemekten 
kesin olarak vazgeçilir; her zaman edinilen her 
bilginin zorunlu olarak sınırlı olma niteliğinin ve 
bu bilginin, içinde kazanılmış olduğu koşullara 
bağımlılığının bilincinde olunur; hala geçerli 
olan eski metafiziğin, doğru ve yanlış, iyi ve kötü, 
özdeş ve değişik, zorunlu ve olumsal gibi gideri-
lemez karşıtlıklarının zorunlu etkisinden de ka-
çınılabilir artık; bilinir ki bu karşıtlıkların ancak 

Bilimsiz bilgisizlik, yüzde yüz bilgisizlik yoktur. 
Bir birey, ne kadar bilgisiz olursa olsun, en azından nes-
neleri, yiyeceğini tanımasını bilir; hiçbir zaman mutlak 
bir bilgisizlik yoktur; bilgisizlik içinde her zaman bir bi-
lim payı vardır. Bilim, daha tohum halinde bilgisizliğin 
içinde vardır; öyleyse, bir şeyin karşıtının, o şeyin kendi 
içinde olduğunu iddia etmek doğrudur.

Şimdi de bilimi görelim. Yüzde yüz bir bilim ola-
bilir mi? Hayır. Her zaman bilinmeyen bir şey vardır. 
Lenin "Bilginin konusu tükenmez". der; bu demektir ki, 
her zaman öğrenilecek bir şey vardır. Mutlak bilim yok-

62tur. Her bilgi, her bilim, bir bilgisizlik payı içerir.
Gerçekte varolan bilim ile bilgisizliğin bir karı-

şımı, göreli bir bilgisizlik ve göreli bir bilimdir.
Öyleyse, burada, bu örnekte saptadığımız, şeyle-

rin kendi karşıtlarına dönüşmeleri değil, ama aynı şeyde 
karşıtlarının ya da karşıtların birliğinin varlığıdır.

Daha önce gördüğümüz örnekleri yeniden alabi-
-liriz: Yaşam ve ölüm, gerçek olan ve yanlış olan örnek-
lerinde, birinde ve ötekinde; her şey olduğu gibi bir kar-
şıtların birliğinin varolduğunu, yani her şeyin aynı za-
manda hem kendi kendini, hem de karşıtını içinde taşı-
dığını gördük. Bunun için Engels diyecektir ki:

"Oysa araştırmada hiç şaşmadan daima 
bu görüş açısından yola çıkılırsa, artık bir daha 
kesin çözümler ve sonsuz gerçekler istemekten 
kesin olarak vazgeçilir; her zaman edinilen her 
bilginin zorunlu olarak sınırlı olma niteliğinin ve 
bu bilginin, içinde kazanılmış olduğu koşullara 
bağımlılığının bilincinde olunur; hala geçerli 
olan eski metafiziğin, doğru ve yanlış, iyi ve kötü, 
özdeş ve değişik, zorunlu ve olumsal gibi gideri-
lemez karşıtlıklarının zorunlu etkisinden de ka-
çınılabilir artık; bilinir ki bu karşıtlıkların ancak 

 189Georges Politzer



62göreli bir değerleri vardır, şimdi doğru  olarak 
tanınan şeyin gizli bir yanlış yanı da vardır ve bu, 
daha sonra ortaya çıkacaktır, tıpkı şimdilik yan-
lış tanınanın da doğru bir yanı olduğu ve bu doğ-
ru yanı yüzünden daha önce doğru sayılır olduğu 

63gibi."
“Bilimlerin tarihi, yanılgının ilerletici 

dıştalanmasının tarihidir, yani yanılgının yerini 
başka yeni bir yanılgının, ama gittikçe daha az 
saçma olan bir yanılgının almasının tarihidir." 
(Engels)

Engels'in bu metni, diyalektiği ve karşıtların bir-
liğinin gerçek anlamını nasıl anlatmak gerektiğini, bize 
çok iyi göstermektedir.

VI. SAKINILACAK YANLIŞLAR

Yanlış anlamalara meydan vermemek için, diya-
lektiğin büyük yasası çelişkiyi, çok iyi açıklamak gerekir.

Her şeyden önce, onu, mekanik bir biçimde an-
lamamalıdır. Her bilgide, gerçeklik artı yanılgı ya da 
doğru artı yanlış bulunduğunu düşünmemek gerekir.

Bu yasa, böyle uygulansaydı, her düşüncede, her 
kanıda bir doğru yan artı bir yanlış yan vardır, "yanlış o-
lanı çıkaralım, geriye doğru olan kalır, bu da iyidir di-
yenlere" hak verilirdi. Bu, sözde marksist bazı çevreler-
ce söylenir; bu çevreler şöyle düşünür: Marksizm, kapi-
talizmde ekonomik yaşamı ellerinde tutan fabrikalar, 
tröstler, bankalar bulunduğunu göstermekte haklıdır; 
marksizm, bu ekonomik yaşamın kötü gittiğini söyle-
mekte haklıdır; ama marksizmde yanlış olan, ekleyelim 
ki, sınıf savaşımıdır; sınıf savaşımı teorisini bir yana bı-
rakalım, bakın nasıl iyi bir öğretimiz olacak. Gene denir 
ki, toplumun incelenmesine uygulanan marksizm haklı-

62göreli bir değerleri vardır, şimdi doğru  olarak 
tanınan şeyin gizli bir yanlış yanı da vardır ve bu, 
daha sonra ortaya çıkacaktır, tıpkı şimdilik yan-
lış tanınanın da doğru bir yanı olduğu ve bu doğ-
ru yanı yüzünden daha önce doğru sayılır olduğu 

63gibi."
“Bilimlerin tarihi, yanılgının ilerletici 

dıştalanmasının tarihidir, yani yanılgının yerini 
başka yeni bir yanılgının, ama gittikçe daha az 
saçma olan bir yanılgının almasının tarihidir." 
(Engels)

Engels'in bu metni, diyalektiği ve karşıtların bir-
liğinin gerçek anlamını nasıl anlatmak gerektiğini, bize 
çok iyi göstermektedir.

VI. SAKINILACAK YANLIŞLAR

Yanlış anlamalara meydan vermemek için, diya-
lektiğin büyük yasası çelişkiyi, çok iyi açıklamak gerekir.

Her şeyden önce, onu, mekanik bir biçimde an-
lamamalıdır. Her bilgide, gerçeklik artı yanılgı ya da 
doğru artı yanlış bulunduğunu düşünmemek gerekir.

Bu yasa, böyle uygulansaydı, her düşüncede, her 
kanıda bir doğru yan artı bir yanlış yan vardır, "yanlış o-
lanı çıkaralım, geriye doğru olan kalır, bu da iyidir di-
yenlere" hak verilirdi. Bu, sözde marksist bazı çevreler-
ce söylenir; bu çevreler şöyle düşünür: Marksizm, kapi-
talizmde ekonomik yaşamı ellerinde tutan fabrikalar, 
tröstler, bankalar bulunduğunu göstermekte haklıdır; 
marksizm, bu ekonomik yaşamın kötü gittiğini söyle-
mekte haklıdır; ama marksizmde yanlış olan, ekleyelim 
ki, sınıf savaşımıdır; sınıf savaşımı teorisini bir yana bı-
rakalım, bakın nasıl iyi bir öğretimiz olacak. Gene denir 
ki, toplumun incelenmesine uygulanan marksizm haklı-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
190



dır, doğrudur. "Ama ne diye diyalektiği karıştırmalı bu-
na? İşte bu yanlış yanı, diyalektiği kaldıralım, marksiz-
min geri kalanını doğru olarak saklayalım!”

Bunlar, karşıtların birliğinin, mekanik yorumlarıdır.
İşte başka bir örnek daha: Proudhon, bu karşıtlar 

teorisini öğrendikten sonra, her şeyde, bir iyi, bir de kötü 
yan olduğunu düşünüyordu. Bunun için, toplumda, bur-
juvazinin ve proletaryanın bulunduğunu belirterek, kötü 
olanı, yani proletaryayı kaldıralım, diyordu. Böylece, 
parçalı (parcellaire) mülkiyeti yaratacak, yani proleter-
lere mülk sahibi olma olanağını verecek olan krediler 
sistemini kurdu; artık, böylelikle, yalnız burjuvalar ola-
caktı ve toplum da iyi olacaktı.

Bununla birlikte, biz çok iyi biliyoruz ki, burju-
vasız proletarya yoktur ve burjuvazi, ancak proletarya ile 
vardır: bunlar, birbirinden ayrılamayan iki karşıttırlar. 
Bu karşıtların birliği, içte olan, gerçek bir birliktir, ayrıl-
maz bir birliktir. Öyleyse, karşıtları ortadan kaldırmak, 
onları birbirinden kesip ayırmak yeterli değildir. İnsa-
nın insan tarafından sömürüsüne dayanan bir toplumda, 
zorunlu olarak birbiriyle uzlaşmaz en az iki sınıf vardır: 
antikçağda efendiler ve köleler, orta-çağda senyörler ve 
serfler, bugün de burjuvazi ve proletarya [ve emperyaliz-
me bağımlı sömürge geri-bıraktırılmış ülkelerde 
tekellerle oligarşi ve halk -İ.Y].

Kapitalist toplumu kaldırmak için, sınıfsız toplu-
mu kurmak için, hem burjuvaziyi, hem de proletaryayı 
kaldırmak gerekir - özgür insanlara, maddi bakımdan ve 
kafa bakımından daha gelişmiş bir toplum yaratma ola-
nağını sağlamak ve hasımlarının ileri sürdükleri gibi 
"yoksullukta eşitlikçi" bir komünizm yaratmak için de-
ğil, üstün toplum biçimine doğru yol almak için.

Demek ki, karşıtların birliğini açıkladığımız ya 
da onu bir örneğe, bir incelemeye uyguladığımız zaman, 
çok dikkat etmek zorundayız. Her yerde ve her zaman, 

dır, doğrudur. "Ama ne diye diyalektiği karıştırmalı bu-
na? İşte bu yanlış yanı, diyalektiği kaldıralım, marksiz-
min geri kalanını doğru olarak saklayalım!”

Bunlar, karşıtların birliğinin, mekanik yorumlarıdır.
İşte başka bir örnek daha: Proudhon, bu karşıtlar 

teorisini öğrendikten sonra, her şeyde, bir iyi, bir de kötü 
yan olduğunu düşünüyordu. Bunun için, toplumda, bur-
juvazinin ve proletaryanın bulunduğunu belirterek, kötü 
olanı, yani proletaryayı kaldıralım, diyordu. Böylece, 
parçalı (parcellaire) mülkiyeti yaratacak, yani proleter-
lere mülk sahibi olma olanağını verecek olan krediler 
sistemini kurdu; artık, böylelikle, yalnız burjuvalar ola-
caktı ve toplum da iyi olacaktı.

Bununla birlikte, biz çok iyi biliyoruz ki, burju-
vasız proletarya yoktur ve burjuvazi, ancak proletarya ile 
vardır: bunlar, birbirinden ayrılamayan iki karşıttırlar. 
Bu karşıtların birliği, içte olan, gerçek bir birliktir, ayrıl-
maz bir birliktir. Öyleyse, karşıtları ortadan kaldırmak, 
onları birbirinden kesip ayırmak yeterli değildir. İnsa-
nın insan tarafından sömürüsüne dayanan bir toplumda, 
zorunlu olarak birbiriyle uzlaşmaz en az iki sınıf vardır: 
antikçağda efendiler ve köleler, orta-çağda senyörler ve 
serfler, bugün de burjuvazi ve proletarya [ve emperyaliz-
me bağımlı sömürge geri-bıraktırılmış ülkelerde 
tekellerle oligarşi ve halk -İ.Y].

Kapitalist toplumu kaldırmak için, sınıfsız toplu-
mu kurmak için, hem burjuvaziyi, hem de proletaryayı 
kaldırmak gerekir - özgür insanlara, maddi bakımdan ve 
kafa bakımından daha gelişmiş bir toplum yaratma ola-
nağını sağlamak ve hasımlarının ileri sürdükleri gibi 
"yoksullukta eşitlikçi" bir komünizm yaratmak için de-
ğil, üstün toplum biçimine doğru yol almak için.

Demek ki, karşıtların birliğini açıkladığımız ya 
da onu bir örneğe, bir incelemeye uyguladığımız zaman, 
çok dikkat etmek zorundayız. Her yerde ve her zaman, 

 191Georges Politzer



örneğin, yadsımanın yadsınmasını bulmak ve mekanik 
bir biçimde uygulamak istemekten her yerde ve her 
zaman karşıtların birliğini görmek istemekten kaçınıl-
malıdır; çünkü bizim bilgilerimiz, genellikle çok sınırlı-
dır ve bizi çıkmaza sürükleyebilir.

Önemli olan ilke şudur: Diyalektik ve diyalekti-
ğin yasaları, şeylerin evrimini ve bu evrimi belirleyen 
güçleri, yani karşıtları bulup ortaya çıkarmak için, bizi, 
şeyleri incelemeye zorlar. Demek ki, şeylerin içinde sak-
lı bulunan karşıtların birliğini incelememiz gerekir ve 
bu karşıtların birliği, bir olumlama, hiçbir zaman mutlak 
bir olumlama değildir, çünkü o kendi içinde bir yadsıma 
payını içerir, demeye gelir. İşte işin özü budur: Şeyler, 
kendi öz karşıtlarını içlerinde taşıdıkları içindir ki, deği-
şir, başka şeye dönüşürler. Yadsıma "çözücü"dür (dissol-
vant), o olmasaydı, şeyler değişmeyeceklerdi. Ve ger-
çekte şeyler, dönüştüklerine göre, kendi içlerinde çözü-
cü bir ilke taşıyor olmaları gerekir. Şeylerin değiştiğini 
gördüğümüze göre, böyle çözücü bir ilkenin varlığını 
önceden kabul edebiliriz, ama şeyin kendisini inceden 
inceye incelemeden bu ilkeyi bulup çıkaramayız, çünkü 
bu ilke, her şeyde aynı görünüme sahip değildir.

VII. DİYALEKTİĞİN PRATİK SONUÇLARI

O halde, diyalektik, pratikte, bizi şeyleri yalnız-
ca bir tek yanıyla değil, ama her iki yanıyla dikkate 
almaya, yanlışsız doğruyu; bilgisiz bilimi asla düşünme-
meye zorlar. Metafiziğin büyük yanılgısı, şeyleri yalnız-
ca bir yanıyla düşünmek tekyanlı yargılamaktır. Ve biz, 
şeyleri, tek yanından gördüğümüz ölçüde yanlışlar ya-
parız ve çok sık yanlış yapıyorsak, bu, tekyanlı düşünüş 
tarzını tutmamızdandır.

İdealist felsefe, dünyanın yalnızca insanların fi-
kirlerinde olduğunu ileri sürerse, gerçekten de, yalnızca 

örneğin, yadsımanın yadsınmasını bulmak ve mekanik 
bir biçimde uygulamak istemekten her yerde ve her 
zaman karşıtların birliğini görmek istemekten kaçınıl-
malıdır; çünkü bizim bilgilerimiz, genellikle çok sınırlı-
dır ve bizi çıkmaza sürükleyebilir.

Önemli olan ilke şudur: Diyalektik ve diyalekti-
ğin yasaları, şeylerin evrimini ve bu evrimi belirleyen 
güçleri, yani karşıtları bulup ortaya çıkarmak için, bizi, 
şeyleri incelemeye zorlar. Demek ki, şeylerin içinde sak-
lı bulunan karşıtların birliğini incelememiz gerekir ve 
bu karşıtların birliği, bir olumlama, hiçbir zaman mutlak 
bir olumlama değildir, çünkü o kendi içinde bir yadsıma 
payını içerir, demeye gelir. İşte işin özü budur: Şeyler, 
kendi öz karşıtlarını içlerinde taşıdıkları içindir ki, deği-
şir, başka şeye dönüşürler. Yadsıma "çözücü"dür (dissol-
vant), o olmasaydı, şeyler değişmeyeceklerdi. Ve ger-
çekte şeyler, dönüştüklerine göre, kendi içlerinde çözü-
cü bir ilke taşıyor olmaları gerekir. Şeylerin değiştiğini 
gördüğümüze göre, böyle çözücü bir ilkenin varlığını 
önceden kabul edebiliriz, ama şeyin kendisini inceden 
inceye incelemeden bu ilkeyi bulup çıkaramayız, çünkü 
bu ilke, her şeyde aynı görünüme sahip değildir.

VII. DİYALEKTİĞİN PRATİK SONUÇLARI

O halde, diyalektik, pratikte, bizi şeyleri yalnız-
ca bir tek yanıyla değil, ama her iki yanıyla dikkate 
almaya, yanlışsız doğruyu; bilgisiz bilimi asla düşünme-
meye zorlar. Metafiziğin büyük yanılgısı, şeyleri yalnız-
ca bir yanıyla düşünmek tekyanlı yargılamaktır. Ve biz, 
şeyleri, tek yanından gördüğümüz ölçüde yanlışlar ya-
parız ve çok sık yanlış yapıyorsak, bu, tekyanlı düşünüş 
tarzını tutmamızdandır.

İdealist felsefe, dünyanın yalnızca insanların fi-
kirlerinde olduğunu ileri sürerse, gerçekten de, yalnızca 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
192



bizim düşüncemizde bulunan şeylerin varolduğunu ka-
bul etmek gerekir. Doğrudur bu. Ama idealizm tekyanlı-
dır, (sorunun) yalnız bu yanını görür. O, yalnızca, ger-
çekte olmayan şeyleri türeten insanı görür ve bundan, 
bizim fikirlerimizin dışında hiçbir şeyin varolmadığı 
sonucuna varır. İdealizm, insanın bu yetisini belirtmekte 
haklıdır, ama pratiğin ölçütünü uygulamadığından, 
yalnızca bunu görür.

Metafizik materyalizm de yanılır, çünkü o da, 
yalnızca sorunların tek yanını görür. Evreni bir mekanik 
gibi görür. Mekanik bilimi var mıdır? Evet! Büyük bir rol 
oynar mı? Evet! Şu halde metafizik materyalizm bunu 
söylemekte haklıdır, ama yalnız mekanik hareketi gör-
mek, bir yanılgıdır.

Biz, doğal olarak şeylerin ve insanların yalnız bir 
tek yanlarını görmeye sürüklenmişizdir. Bir arkadaşımı-
za değer biçerken, hemen hemen her zaman onun yalnız 
iyi ya da kötü yanını görürüz. Birini de, ötekini de gör-
mek gerekir, yoksa örgütler içinde kadrolar oluşturmak 
olanaklı olmazdı. Siyasal pratikte, tekyanlı yargılama 
yöntemi sekterlikle sonuçlanır. Gerici bir örgütten bir 
hasımla karşılaştığımızda, onun hakkında liderlerine 
göre karar veririz. Ama bununla birlikte, o, dertli, kırgın, 
saf, küçük bir memur olabilir, ve biz, onu, büyük bir fa-
şist patron gibi düşünmemeliyiz. Bu düşünme yöntemi, 
patronların kendilerine de uygulanabilir; onlar bize kötü 
görünüyorlarsa da, kendileri de toplum yapısının baskı-
sı altındadırlar, başka toplumsal koşullarda başka türlü 
olabilirlerdi.

Eğer karşıtların birliğini düşünürsek, şeyleri çe-
şitli yönleriyle ele alırız. Öyleyse görürüz ki, bu, gerici, 
bir yanıyla gericidir; ama öteki yanıyla bir emekçidir ve 
onda bir çelişki vardır. Bu durumda, o örgüte neden ka-
tıldığı aranır ve bulunur ve gene, o örgüte neden katılma-
ması gerektiği araştırılır. Ve böylece, daha az sekter olan 

bizim düşüncemizde bulunan şeylerin varolduğunu ka-
bul etmek gerekir. Doğrudur bu. Ama idealizm tekyanlı-
dır, (sorunun) yalnız bu yanını görür. O, yalnızca, ger-
çekte olmayan şeyleri türeten insanı görür ve bundan, 
bizim fikirlerimizin dışında hiçbir şeyin varolmadığı 
sonucuna varır. İdealizm, insanın bu yetisini belirtmekte 
haklıdır, ama pratiğin ölçütünü uygulamadığından, 
yalnızca bunu görür.

Metafizik materyalizm de yanılır, çünkü o da, 
yalnızca sorunların tek yanını görür. Evreni bir mekanik 
gibi görür. Mekanik bilimi var mıdır? Evet! Büyük bir rol 
oynar mı? Evet! Şu halde metafizik materyalizm bunu 
söylemekte haklıdır, ama yalnız mekanik hareketi gör-
mek, bir yanılgıdır.

Biz, doğal olarak şeylerin ve insanların yalnız bir 
tek yanlarını görmeye sürüklenmişizdir. Bir arkadaşımı-
za değer biçerken, hemen hemen her zaman onun yalnız 
iyi ya da kötü yanını görürüz. Birini de, ötekini de gör-
mek gerekir, yoksa örgütler içinde kadrolar oluşturmak 
olanaklı olmazdı. Siyasal pratikte, tekyanlı yargılama 
yöntemi sekterlikle sonuçlanır. Gerici bir örgütten bir 
hasımla karşılaştığımızda, onun hakkında liderlerine 
göre karar veririz. Ama bununla birlikte, o, dertli, kırgın, 
saf, küçük bir memur olabilir, ve biz, onu, büyük bir fa-
şist patron gibi düşünmemeliyiz. Bu düşünme yöntemi, 
patronların kendilerine de uygulanabilir; onlar bize kötü 
görünüyorlarsa da, kendileri de toplum yapısının baskı-
sı altındadırlar, başka toplumsal koşullarda başka türlü 
olabilirlerdi.

Eğer karşıtların birliğini düşünürsek, şeyleri çe-
şitli yönleriyle ele alırız. Öyleyse görürüz ki, bu, gerici, 
bir yanıyla gericidir; ama öteki yanıyla bir emekçidir ve 
onda bir çelişki vardır. Bu durumda, o örgüte neden ka-
tıldığı aranır ve bulunur ve gene, o örgüte neden katılma-
ması gerektiği araştırılır. Ve böylece, daha az sekter olan 

 193Georges Politzer



bir biçimde değerlendirir ve tartışırız.
Öyleyse diyalektiğe uygun olarak, şeyleri, görü-

lebilen bütün açılardan dikkate almalıyız.
Teorik sonuç olarak ve özetlemek için diyeceğiz 

ki: Şeyler değişirler, çünkü bir iç çelişkiyi (kendi kendi-
lerini ve kendi karşıtlarını) içlerinde bulundururlar. Kar-
şıtlar çatışma halindedirler ve değişmeler bu çatışma-
lardan doğar; böylece değişme, çatışmanın çözümüdür.

Kapitalizm de proletarya ile burjuvazi arasında-
ki bu iç çelişkiyi, bu çatışmayı içinde taşır; değişme, ça-
tışma ile açıklanır ve kapitalist toplumun sosyalist top-
luma dönüşmesi çatışmanın ortadan kaldırılmasıdır.

Çelişki olan her yerde değişme vardır, hareket 
vardır. Çelişki olumlamanın yadsınmasıdır ve üçüncü 
basamak yadsımanın yadsınması elde edildiğinde çö-
züm ortaya çıkar, çünkü, bu anda çelişkinin nedeni elen-
miş, aşılmıştır.

Öyleyse denilebilir ki, bilimler yani kimya, fizik, 
biyoloji, vb. kendi özel değişme yasalarını inceliyorlar-
sa, diyalektik de daha genel değişme yasalarını inceler.

Engels diyor ki:

"Gerçekte diyalektik, doğanın, insan top-
lumunun ve düşüncenin genel hareket ve geliş-

64me yasaları biliminden başka bir şey değildir."

bir biçimde değerlendirir ve tartışırız.
Öyleyse diyalektiğe uygun olarak, şeyleri, görü-

lebilen bütün açılardan dikkate almalıyız.
Teorik sonuç olarak ve özetlemek için diyeceğiz 

ki: Şeyler değişirler, çünkü bir iç çelişkiyi (kendi kendi-
lerini ve kendi karşıtlarını) içlerinde bulundururlar. Kar-
şıtlar çatışma halindedirler ve değişmeler bu çatışma-
lardan doğar; böylece değişme, çatışmanın çözümüdür.

Kapitalizm de proletarya ile burjuvazi arasında-
ki bu iç çelişkiyi, bu çatışmayı içinde taşır; değişme, ça-
tışma ile açıklanır ve kapitalist toplumun sosyalist top-
luma dönüşmesi çatışmanın ortadan kaldırılmasıdır.

Çelişki olan her yerde değişme vardır, hareket 
vardır. Çelişki olumlamanın yadsınmasıdır ve üçüncü 
basamak yadsımanın yadsınması elde edildiğinde çö-
züm ortaya çıkar, çünkü, bu anda çelişkinin nedeni elen-
miş, aşılmıştır.

Öyleyse denilebilir ki, bilimler yani kimya, fizik, 
biyoloji, vb. kendi özel değişme yasalarını inceliyorlar-
sa, diyalektik de daha genel değişme yasalarını inceler.

Engels diyor ki:

"Gerçekte diyalektik, doğanın, insan top-
lumunun ve düşüncenin genel hareket ve geliş-

64me yasaları biliminden başka bir şey değildir."

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
194



OKUMA PARÇALARI

Friedrich Engels, Anti-Dühring, Onüçüncü 
Bölüm,  Diyalekt ik  Yadsımanın Yadsınması ; 
Ondördüncü Bölüm, Sonuç s. 204-223

V. İ. Lenin, "Karl Marks" -Diyalektik-. (Bkz: 
Marksx-Engels-Marksizm, Sol Yayınları, Ankara 1990, 
s. 21-24.)

Dipnot

57 "Nesneleri dinginlik durumunda ve cansız, her biri kendi başına, biri 
ötekinin yanında ve biri ötekinden sonra olarak düşündüğümüz 
sürece, kuşkusuz onlarda hiçbir çelişki ile karşılaşmayız. Burada 
kısmen ortak, kısmen farklı, hatta birbiriyle çelişik, ama bu takdirde, 
farklı şeylere dağıtılmış ve bunun sonucu kendinde çelişki içermeyen 
bazı özgülükler buluruz. Bu gözlem alanı sınırları içinde, işimizi 
alışılmış metafizik düşünce biçimi ile yürütebiliriz. Ama nesneleri 
hareketleri, değişmeleri, yaşamları, birbirleri üzerindeki karşılıklı 
etkileri içinde düşünmeye başladığımız andan başlayarak durum 
iyiden iyiye değişir. Burada birdenbire çelişkiler içine düşeriz." 
(Friedrich Engels, Anti- Dühring, s. 192-193
58 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 193-194
59 Rene Maublanc'ın La Vie Ouvriere, 14 Ekim 1937'deki makalesine 
bakınız.
60 Karl Marks-Friedrich Engels, Komünist Manifesto ve Komünizmin 
İlkeleri, Sol Yayınları, s. 122
61 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 43
62 “Bilimlerin tarihi, yanılgının ilerletici dıştalanmasının tarihidir, yani 
yanılgının yerini başka yeni bir yanılgının, ama gittikçe daha az saçma 
olan bir yanılgının almasının tarihidir.” (Engels)
63 F. Engels, Ludwig Feuerbach, s. 48
64 F. Engels, Anti-Dühing, s. 228

OKUMA PARÇALARI

Friedrich Engels, Anti-Dühring, Onüçüncü 
Bölüm,  Diyalekt ik  Yadsımanın Yadsınması ; 
Ondördüncü Bölüm, Sonuç s. 204-223

V. İ. Lenin, "Karl Marks" -Diyalektik-. (Bkz: 
Marksx-Engels-Marksizm, Sol Yayınları, Ankara 1990, 
s. 21-24.)

Dipnot

57 "Nesneleri dinginlik durumunda ve cansız, her biri kendi başına, biri 
ötekinin yanında ve biri ötekinden sonra olarak düşündüğümüz 
sürece, kuşkusuz onlarda hiçbir çelişki ile karşılaşmayız. Burada 
kısmen ortak, kısmen farklı, hatta birbiriyle çelişik, ama bu takdirde, 
farklı şeylere dağıtılmış ve bunun sonucu kendinde çelişki içermeyen 
bazı özgülükler buluruz. Bu gözlem alanı sınırları içinde, işimizi 
alışılmış metafizik düşünce biçimi ile yürütebiliriz. Ama nesneleri 
hareketleri, değişmeleri, yaşamları, birbirleri üzerindeki karşılıklı 
etkileri içinde düşünmeye başladığımız andan başlayarak durum 
iyiden iyiye değişir. Burada birdenbire çelişkiler içine düşeriz." 
(Friedrich Engels, Anti- Dühring, s. 192-193
58 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 193-194
59 Rene Maublanc'ın La Vie Ouvriere, 14 Ekim 1937'deki makalesine 
bakınız.
60 Karl Marks-Friedrich Engels, Komünist Manifesto ve Komünizmin 
İlkeleri, Sol Yayınları, s. 122
61 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 43
62 “Bilimlerin tarihi, yanılgının ilerletici dıştalanmasının tarihidir, yani 
yanılgının yerini başka yeni bir yanılgının, ama gittikçe daha az saçma 
olan bir yanılgının almasının tarihidir.” (Engels)
63 F. Engels, Ludwig Feuerbach, s. 48
64 F. Engels, Anti-Dühing, s. 228

 195Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
196



BEŞİNCİ BÖLÜM
DÖRDÜNCÜ YASA:

NİCELİĞİN NİTELİĞE DÖNÜŞMESİ
YA DA

SIÇRAMALI İLERLEME YASASI

I. Reformlar mı, devrim mi?
1. Siyasal kanıtlama
2. Tarihsel kanıtlama
3. Bilimsel kanıtlama

II. Tarihsel materyalizm
1. Tarihi nasıl açıklamak gerekir?
2. Tarih insanların eseridir

Diyalektiğin tarihe uygulanması sorununu ele 
almadan önce, diyalektiğin son bir yasasını inceleme-
miz gerekiyor.

Bu inceleme, bize, yadsımanın yadsınmasının ne 
olduğunu ve karşıtların birliğinin ne olduğunu daha önce 
gördüğümüz için kolay gelecektir.

Her zamanki gibi, gene örneklerle başlayalım.

I. REFORMLAR MI DEVRİM Mİ?

Toplumdan sözedilirken şöyle denir: reformlar mı 
yapmalı yoksa devrim mi? Kapitalist toplumu, sosyalist 
topluma dönüştürmek için, bu amaca, birbirini izleyen 
reformlarla mı, yoksa ani bir dönüşümle, yani devrimle 
mi ulaşmak gerekeceği konusunda tartışalım.

Bu sorun karşısında, daha önce öğrendiklerimizi 

BEŞİNCİ BÖLÜM
DÖRDÜNCÜ YASA:

NİCELİĞİN NİTELİĞE DÖNÜŞMESİ
YA DA

SIÇRAMALI İLERLEME YASASI

I. Reformlar mı, devrim mi?
1. Siyasal kanıtlama
2. Tarihsel kanıtlama
3. Bilimsel kanıtlama

II. Tarihsel materyalizm
1. Tarihi nasıl açıklamak gerekir?
2. Tarih insanların eseridir

Diyalektiğin tarihe uygulanması sorununu ele 
almadan önce, diyalektiğin son bir yasasını inceleme-
miz gerekiyor.

Bu inceleme, bize, yadsımanın yadsınmasının ne 
olduğunu ve karşıtların birliğinin ne olduğunu daha önce 
gördüğümüz için kolay gelecektir.

Her zamanki gibi, gene örneklerle başlayalım.

I. REFORMLAR MI DEVRİM Mİ?

Toplumdan sözedilirken şöyle denir: reformlar mı 
yapmalı yoksa devrim mi? Kapitalist toplumu, sosyalist 
topluma dönüştürmek için, bu amaca, birbirini izleyen 
reformlarla mı, yoksa ani bir dönüşümle, yani devrimle 
mi ulaşmak gerekeceği konusunda tartışalım.

Bu sorun karşısında, daha önce öğrendiklerimizi 

 197Georges Politzer



anımsayalım. Her dönüşüm, birbirine karşıt güçlerin sa-
vaşımıdır. Eğer bir şey gelişiyorsa, bu, her şey bir karşıt-
lar birliği olduğuna göre, kendi içinde kendi karşıtını 
taşımasındandır. Karşıtların savaşımı ve bir şeyin başka 
bir şeye dönüşmesi saptanılır. Peki bu dönüşüm nasıl o-
lur? Burada, yeni bir sorun ortaya çıkar. Düşünülebilinir 
ki, bu dönüşüm, azar azar, ekonomik-demokratik ve po-
litik bir dizi küçük dönüşümlerle gerçekleşir: yeşil elma, 
ilerleyen bir dizi küçük değişikliklerle olgun elma hali-
ne dönüşür.

Pek çok kişi, bunun gibi, toplumun yavaş yavaş 
dönüştüğünü, bir dizi böyle küçük dönüşümler sonu-
cunda kapitalist toplumun, sosyalist topluma dönüşece-
ğini düşünür. Bu küçük dönüşümler reformlardır ve bun-
ların tümü, bu derece derece gerçekleşen küçük deği-
şimlerin toplamı, bize, yeni bir toplum verecektir.

Bu teoriye, reformculuk denir. Bu teorilerden ya-
na olanlara da, reformlar istedikleri için değil, reformla-
rın yeterli olduğunu ve bu reformların birikerek, yavaş 
yavaş, belli olmadan toplumu dönüştüreceğini düşün-
dükleri için, reformcu (reformist) adı verilir.

Bu teorinin ne derece doğru olduğunu araştıralım:
1. Siyasal kanıtlama: Olaylara, yani başka ülke-

lerde yapılanlara bakarsak, bu sistemin denendiği yer-
lerde başarılı olmadığını görürüz. Kapitalist toplumun 
dönüşümü bir tek ülkede başarılmıştır: SSCB'de (kita-
bın kaleme alındığı tarihi dikkate alınız, çünkü daha 
sonraları Çin, Vietnam, Nikaragua ve Küba’da da aynı 
dönüşümler yaşanmıştır ve Küba’da halen yaşanmakta-
dır. İ.Y.); ve görüyoruz ki, bu dönüşüm, orada da, bir dizi 
reformlarla değil, devrimle olmuştur.

2. Tarihsel kanıtlama: Genel bir biçimde şeyle-
rin, küçük değişikliklerle, reformlarla dönüştükleri doğ-
ru mudur?

Gene olaylara bakalım. Tarihsel değişmeleri in-

anımsayalım. Her dönüşüm, birbirine karşıt güçlerin sa-
vaşımıdır. Eğer bir şey gelişiyorsa, bu, her şey bir karşıt-
lar birliği olduğuna göre, kendi içinde kendi karşıtını 
taşımasındandır. Karşıtların savaşımı ve bir şeyin başka 
bir şeye dönüşmesi saptanılır. Peki bu dönüşüm nasıl o-
lur? Burada, yeni bir sorun ortaya çıkar. Düşünülebilinir 
ki, bu dönüşüm, azar azar, ekonomik-demokratik ve po-
litik bir dizi küçük dönüşümlerle gerçekleşir: yeşil elma, 
ilerleyen bir dizi küçük değişikliklerle olgun elma hali-
ne dönüşür.

Pek çok kişi, bunun gibi, toplumun yavaş yavaş 
dönüştüğünü, bir dizi böyle küçük dönüşümler sonu-
cunda kapitalist toplumun, sosyalist topluma dönüşece-
ğini düşünür. Bu küçük dönüşümler reformlardır ve bun-
ların tümü, bu derece derece gerçekleşen küçük deği-
şimlerin toplamı, bize, yeni bir toplum verecektir.

Bu teoriye, reformculuk denir. Bu teorilerden ya-
na olanlara da, reformlar istedikleri için değil, reformla-
rın yeterli olduğunu ve bu reformların birikerek, yavaş 
yavaş, belli olmadan toplumu dönüştüreceğini düşün-
dükleri için, reformcu (reformist) adı verilir.

Bu teorinin ne derece doğru olduğunu araştıralım:
1. Siyasal kanıtlama: Olaylara, yani başka ülke-

lerde yapılanlara bakarsak, bu sistemin denendiği yer-
lerde başarılı olmadığını görürüz. Kapitalist toplumun 
dönüşümü bir tek ülkede başarılmıştır: SSCB'de (kita-
bın kaleme alındığı tarihi dikkate alınız, çünkü daha 
sonraları Çin, Vietnam, Nikaragua ve Küba’da da aynı 
dönüşümler yaşanmıştır ve Küba’da halen yaşanmakta-
dır. İ.Y.); ve görüyoruz ki, bu dönüşüm, orada da, bir dizi 
reformlarla değil, devrimle olmuştur.

2. Tarihsel kanıtlama: Genel bir biçimde şeyle-
rin, küçük değişikliklerle, reformlarla dönüştükleri doğ-
ru mudur?

Gene olaylara bakalım. Tarihsel değişmeleri in-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
198



celersek, bunların belirsizce oluşmadığını ve sürekli ol-
madığını görürüz. Bir an gelir, değişme, küçük değişik-
likler yerine, ani bir sıçrayışla yapılır.

Toplumlar tarihinde kaydettiğimiz çarpıcı olay-
lar, ani değişiklikler, devrimlerdir.

Diyalektiği bilmeyenler bile, zamanımızda, ta-
rihte zorlu değişmelerin meydana gelmiş olduğunu bilir-
ler; bununla birlikte, 17. yüzyıla kadar, "doğanın sıçra-
malar yapmadığı", atlamalar yapmadığı sanılıyordu; de-
ğişmelerin sürekliliği içindeki ani değişiklikleri görmek 
istemiyorlardı. Ama bilim işin içine karıştı ve olgular 
gösterdi ki, değişmeler ani olmaktadır. 1789 Fransız 
Devrimi, insanların gözlerini daha iyi açtı; bu devrimin 
kendisi, geçmişle ansızın kopmanın apaçık bir örneğiy-
di. Ve bundan sonra, tarihin bütün kesin belirleyici aşa-
malarının, önemli, sert, ani altüst oluşlar olduğunun far-
kına varıldı. Örneğin: şu ve bu devlet arasındakiler ne 
kadar dostça olursa olsun, giderek soğuyor, gerginleşi-
yor, iyice kötüleşiyor, bir düşmanlık niteliği kazanıyordu 
-ve olayların sürekliliğinde ani kopuş, yani savaş geli-
yordu. Ya da Almanya'da 1914-1918 savaşından sonra, 
faşizm derece derece yükseldi, sonra bir gün Hitler ikti-
darı aldı: Almanya yeni bir tarihsel aşamaya girdi.

Bugün, bu ani değişiklikleri yadsımayanlar, ileri 
sürerler ki, bunlar raslantılardır; bir raslantı, olan ve ol-
mayabilir olan bir şeydir. Toplumların tarihindeki dev--
rimler işte böyle açıklanır. "Onlar birer raslantıdır".

Örneğin Fransa tarihiyle ilgili olarak, Fransız 
Devriminin meydana gelişi, XVI. Louis'nin zihniyetiyle 
ve zayıf, yumuşak bir adam olmasıyla açıklanır; "güçlü 
bir adam olsaydı, bu devrim olmayacaktı" denir: Hatta, 
eğer, Varennes'deki yemeği o kadar uzun sürmeseydi o-
nu tutuklayamayacaklardı ve tarihin akışı değişmiş ola-
caktı, diye yazılır. Demek ki, Fransız devrimi bir ras-
lantıdır, denir.

celersek, bunların belirsizce oluşmadığını ve sürekli ol-
madığını görürüz. Bir an gelir, değişme, küçük değişik-
likler yerine, ani bir sıçrayışla yapılır.

Toplumlar tarihinde kaydettiğimiz çarpıcı olay-
lar, ani değişiklikler, devrimlerdir.

Diyalektiği bilmeyenler bile, zamanımızda, ta-
rihte zorlu değişmelerin meydana gelmiş olduğunu bilir-
ler; bununla birlikte, 17. yüzyıla kadar, "doğanın sıçra-
malar yapmadığı", atlamalar yapmadığı sanılıyordu; de-
ğişmelerin sürekliliği içindeki ani değişiklikleri görmek 
istemiyorlardı. Ama bilim işin içine karıştı ve olgular 
gösterdi ki, değişmeler ani olmaktadır. 1789 Fransız 
Devrimi, insanların gözlerini daha iyi açtı; bu devrimin 
kendisi, geçmişle ansızın kopmanın apaçık bir örneğiy-
di. Ve bundan sonra, tarihin bütün kesin belirleyici aşa-
malarının, önemli, sert, ani altüst oluşlar olduğunun far-
kına varıldı. Örneğin: şu ve bu devlet arasındakiler ne 
kadar dostça olursa olsun, giderek soğuyor, gerginleşi-
yor, iyice kötüleşiyor, bir düşmanlık niteliği kazanıyordu 
-ve olayların sürekliliğinde ani kopuş, yani savaş geli-
yordu. Ya da Almanya'da 1914-1918 savaşından sonra, 
faşizm derece derece yükseldi, sonra bir gün Hitler ikti-
darı aldı: Almanya yeni bir tarihsel aşamaya girdi.

Bugün, bu ani değişiklikleri yadsımayanlar, ileri 
sürerler ki, bunlar raslantılardır; bir raslantı, olan ve ol-
mayabilir olan bir şeydir. Toplumların tarihindeki dev--
rimler işte böyle açıklanır. "Onlar birer raslantıdır".

Örneğin Fransa tarihiyle ilgili olarak, Fransız 
Devriminin meydana gelişi, XVI. Louis'nin zihniyetiyle 
ve zayıf, yumuşak bir adam olmasıyla açıklanır; "güçlü 
bir adam olsaydı, bu devrim olmayacaktı" denir: Hatta, 
eğer, Varennes'deki yemeği o kadar uzun sürmeseydi o-
nu tutuklayamayacaklardı ve tarihin akışı değişmiş ola-
caktı, diye yazılır. Demek ki, Fransız devrimi bir ras-
lantıdır, denir.

 199Georges Politzer



Diyalektik; tersine, devrimlerin zorunluluğunu 
kabul eder. Elbette ki, sürekli değişmeler vardır, ama 
bunlar, birikerek, sonunda ani değişiklikler meydana 
getirmeye başlarlar.

3. Bilimsel kanıtlama: Su örneğini alalım. Sıfır 
dereceden başlayalım ve suyun ısısını, 1, 2, 3 dereceler-
den 98 dereceye kadar yükseltelim: değişme süreklidir. 
Ama bu böyle sonsuzcasına sürebilir mi? Daha çıkalım, 
99 dereceye gelelim; ama 100 dereceye geldik mi ani bir 
değişme göreceğiz: su, buhar haline dönüşür. (Ara sı-
caklıkların birçoğunda suyun az da olsa buharlaşması-
nı, suyun tamamındaki nitelik değişikliği tamamlanma-
dığından, su halen su olarak varlığını sürdürdüğünden, 
suyun buhara dönüşme bütünlüğü açısından şimdilik 
‘önemsemeyelim’! İ.Y.)

Eğer ters yönde, 99 dereceden 0 dereceye doğru 
inersek, gene sürekli bir değişme olacak, ama bu yönde 
de sonsuzcasına  inemeyiz, çünkü 0 (sıfır) derecede su, 
buz haline dönüşür.

1 dereceden 99 dereceye kadar su, daima su ola-
rak kalır, yalnızca ısısı değişir. Bu, nicel değişiklik deni-
len değişmedir ve "ne kadar?" sorusuna, yani suda "ne 
kadar ısı var?" sorusuna karşılık verir. Ama su, buz ya da 
su buharı haline dönüştüğü zaman, burada, bir nitel de-
ğişiklik vardır, bir nitelik değişmesi olmuştur. O, artık su 
değildir, buz ya da buhar olmuştur.

Bir şeyin yapısı değişmediği zaman, nicel bir de-
ğişiklik vardır (su örneğinde ısının bir derece değişmesi, 
bir yapı değişmesi olmadığı gibi). Ama “şey”, yapısını 
değiştirirse, yani şey başka bir şey olursa, buradaki de-
ğişme nitel değişikliktir.

Öyleyse görüyoruz ki, şeylerin evrimi sonsuzca-
sına nicel olamaz; şeyler dönüşürken, sonunda, nitel bir 
değişikliğe uğrarlar: Nicelik, nitelik haline dönüşür. Bu, 
genel bir yasadır. Ama, gene her zaman olduğu gibi, yal-

Diyalektik; tersine, devrimlerin zorunluluğunu 
kabul eder. Elbette ki, sürekli değişmeler vardır, ama 
bunlar, birikerek, sonunda ani değişiklikler meydana 
getirmeye başlarlar.

3. Bilimsel kanıtlama: Su örneğini alalım. Sıfır 
dereceden başlayalım ve suyun ısısını, 1, 2, 3 dereceler-
den 98 dereceye kadar yükseltelim: değişme süreklidir. 
Ama bu böyle sonsuzcasına sürebilir mi? Daha çıkalım, 
99 dereceye gelelim; ama 100 dereceye geldik mi ani bir 
değişme göreceğiz: su, buhar haline dönüşür. (Ara sı-
caklıkların birçoğunda suyun az da olsa buharlaşması-
nı, suyun tamamındaki nitelik değişikliği tamamlanma-
dığından, su halen su olarak varlığını sürdürdüğünden, 
suyun buhara dönüşme bütünlüğü açısından şimdilik 
‘önemsemeyelim’! İ.Y.)

Eğer ters yönde, 99 dereceden 0 dereceye doğru 
inersek, gene sürekli bir değişme olacak, ama bu yönde 
de sonsuzcasına  inemeyiz, çünkü 0 (sıfır) derecede su, 
buz haline dönüşür.

1 dereceden 99 dereceye kadar su, daima su ola-
rak kalır, yalnızca ısısı değişir. Bu, nicel değişiklik deni-
len değişmedir ve "ne kadar?" sorusuna, yani suda "ne 
kadar ısı var?" sorusuna karşılık verir. Ama su, buz ya da 
su buharı haline dönüştüğü zaman, burada, bir nitel de-
ğişiklik vardır, bir nitelik değişmesi olmuştur. O, artık su 
değildir, buz ya da buhar olmuştur.

Bir şeyin yapısı değişmediği zaman, nicel bir de-
ğişiklik vardır (su örneğinde ısının bir derece değişmesi, 
bir yapı değişmesi olmadığı gibi). Ama “şey”, yapısını 
değiştirirse, yani şey başka bir şey olursa, buradaki de-
ğişme nitel değişikliktir.

Öyleyse görüyoruz ki, şeylerin evrimi sonsuzca-
sına nicel olamaz; şeyler dönüşürken, sonunda, nitel bir 
değişikliğe uğrarlar: Nicelik, nitelik haline dönüşür. Bu, 
genel bir yasadır. Ama, gene her zaman olduğu gibi, yal-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
200



nızca bu soyut formülle yetinmemek gerekir.
Engels, Anti-Dühring'in "Diyalektik, Nicelik ve 

Nitelik" bölümünde, doğa bilimlerinde olduğu gibi, her 
şeyde, "nicel değişmenin bazı noktalarında, birdenbire 

65 nitel bir dönüşümün oluştuğu" yasasının şaşmazlığının, 
doğruluğunun gerçeklendiğini bize anlatacak pek çok 
örnek verir.

İşte Fransız Ansiklopedisi'nin VII. cildinde H. 
Wallon'un (Engels'i kaynak göstererek) verdiği yeni bir 
örnek: Sinirsel enerji bir çocukta birikerek gülmeye yol 
açar; ama eğer gülme büyümeye devam ederse, gözyaşı 
krizine dönüşür; böylece çocuklar coşarlar, aşırı uyarıl-
mış bir duruma gelirler, fazla gülerler ve sonunda ağla-
maya başlarlar.

Son olarak, iyi bilinen bir örneği, herhangi bir 
seçim için adaylığını koyan bir adam örneğini vereceğiz. 
Eğer salt çoğunluğu elde etmek için 4.500 oy gerekli ise, 
aday 4.499 oyla seçilmemiş olur; bir adaydı, bir aday 
olarak kalır. Bir oy daha aldığında, bu nicel değişiklik, 
nitel bir değişmeyi belirler; çünkü adayken, seçilmiş 
olur. Bu yasa, reformlar mı, devrim mi sorusunun çözü-
münü getirir bize. Reformcu şöyle der: "Ancak raslan-
tılar sonucu olabilir şeyler istiyorsunuz, hayalcisiniz 
siz." Olmayacak şeyleri düşleyenlerin kimler olduğunu, 
bu yasa, bize, çok iyi gösteriyor. Doğa olaylarının ve bili-
min incelenmesi bize gösterir ki, değişmeler sonsuz-
casına sürekli değildir, ama belirli bir anda, değişme, a-
ni olur. Bunu, biz keyfimize bağlı olarak ileri sürmü-
yoruz; bunu, bilim, doğa, gerçek ortaya çıkarıyor. Bu ani 
değişiklikte, bizim nasıl bir rol oynadığımız sorulabilir.

Diyalektiği tarihe uygulayarak, bu soruyu yanıt-
layacak ve bu sorunu geliştireceğiz. İşte diyalektik ma-
teryalizmin çok ünlü bir bölümüne, tarihsel materyaliz-
me gelmiş bulunuyoruz.

nızca bu soyut formülle yetinmemek gerekir.
Engels, Anti-Dühring'in "Diyalektik, Nicelik ve 

Nitelik" bölümünde, doğa bilimlerinde olduğu gibi, her 
şeyde, "nicel değişmenin bazı noktalarında, birdenbire 

65 nitel bir dönüşümün oluştuğu" yasasının şaşmazlığının, 
doğruluğunun gerçeklendiğini bize anlatacak pek çok 
örnek verir.

İşte Fransız Ansiklopedisi'nin VII. cildinde H. 
Wallon'un (Engels'i kaynak göstererek) verdiği yeni bir 
örnek: Sinirsel enerji bir çocukta birikerek gülmeye yol 
açar; ama eğer gülme büyümeye devam ederse, gözyaşı 
krizine dönüşür; böylece çocuklar coşarlar, aşırı uyarıl-
mış bir duruma gelirler, fazla gülerler ve sonunda ağla-
maya başlarlar.

Son olarak, iyi bilinen bir örneği, herhangi bir 
seçim için adaylığını koyan bir adam örneğini vereceğiz. 
Eğer salt çoğunluğu elde etmek için 4.500 oy gerekli ise, 
aday 4.499 oyla seçilmemiş olur; bir adaydı, bir aday 
olarak kalır. Bir oy daha aldığında, bu nicel değişiklik, 
nitel bir değişmeyi belirler; çünkü adayken, seçilmiş 
olur. Bu yasa, reformlar mı, devrim mi sorusunun çözü-
münü getirir bize. Reformcu şöyle der: "Ancak raslan-
tılar sonucu olabilir şeyler istiyorsunuz, hayalcisiniz 
siz." Olmayacak şeyleri düşleyenlerin kimler olduğunu, 
bu yasa, bize, çok iyi gösteriyor. Doğa olaylarının ve bili-
min incelenmesi bize gösterir ki, değişmeler sonsuz-
casına sürekli değildir, ama belirli bir anda, değişme, a-
ni olur. Bunu, biz keyfimize bağlı olarak ileri sürmü-
yoruz; bunu, bilim, doğa, gerçek ortaya çıkarıyor. Bu ani 
değişiklikte, bizim nasıl bir rol oynadığımız sorulabilir.

Diyalektiği tarihe uygulayarak, bu soruyu yanıt-
layacak ve bu sorunu geliştireceğiz. İşte diyalektik ma-
teryalizmin çok ünlü bir bölümüne, tarihsel materyaliz-
me gelmiş bulunuyoruz.

 201Georges Politzer



II. TARİHSEL MATERYALİZM

Tarihsel materyalizm nedir? Diyalektiğin ne ol-
duğu bilindiğine göre, tarihsel materyalizm, kısaca, bu 
diyalektik yöntemin insan toplumlarının tarihine uygu-
lanmasıdır, diyebiliriz.

Bunu iyi anlamak için, tarihin ne olduğunu be-
lirtmek gerekir. Tarih diyen, değişimden, toplumdaki 
değişimden bahseder. Toplumun bir tarihi vardır ve o, bu 
tarih boyunca, sürekli olarak değişir; biz, bu akış içinde 
büyük olayların ortaya çıktığını görüyoruz. O zaman şöy-
le bir durum ortaya çıkar: madem ki, tarihte, toplumlar 
değişiyor, bu değişiklikler nasıl açıklanır?

1. Tarih nasıl açıklanır?
İnsan kendi kendine şöyle sorar: "Savaşların ye-

niden ortaya çıkmasının nedeni ne olabilir? İnsanlar, 
barış içinde yaşayabilmeliler!”

Bu sorulara materyalistçe yanıtlar vereceğiz.
Savaş, bir kardinalin açıklamasına göre, tanrının 

bir cezasıdır; bu, idealistçe bir yanıttır, çünkü olayları, 
tanrı ile açıklamaktadır; bu, tarihi, “ruh” yoluyla açıkla-
mak demektir. Buna göre, tarihi yaratan ve yapan “ruh”tur!

Tanrısal iradeden sözetmek de gene idealistçe bir 
yanıttır. Hitler de, Mein Kampf'ında (Kavgam), tarih, 
tanrısal iradenin eseridir, diyor bize ve “doğum yerini” 
Avusturya sınırına koyduğu için bu iradeye teşekkür 
ediyor.

Tanrıyı ya da tanrısal iradeyi, tarihin sorumlusu 
olarak göstermek kolay bir teoridir: İnsanlar hiçbir şey 
yapamazlar ve dolayısıyla, savaş karşısında elimizden hiç-
bir şey gelmez, buna razı olmak gerekir!

Bilimsel açıdan, böyle bir teoriyi savunabilir mi-
yiz? Bu teorinin tanıtlanmasını, olgularda bulabilir 
miyiz? Hayır.

II. TARİHSEL MATERYALİZM

Tarihsel materyalizm nedir? Diyalektiğin ne ol-
duğu bilindiğine göre, tarihsel materyalizm, kısaca, bu 
diyalektik yöntemin insan toplumlarının tarihine uygu-
lanmasıdır, diyebiliriz.

Bunu iyi anlamak için, tarihin ne olduğunu be-
lirtmek gerekir. Tarih diyen, değişimden, toplumdaki 
değişimden bahseder. Toplumun bir tarihi vardır ve o, bu 
tarih boyunca, sürekli olarak değişir; biz, bu akış içinde 
büyük olayların ortaya çıktığını görüyoruz. O zaman şöy-
le bir durum ortaya çıkar: madem ki, tarihte, toplumlar 
değişiyor, bu değişiklikler nasıl açıklanır?

1. Tarih nasıl açıklanır?
İnsan kendi kendine şöyle sorar: "Savaşların ye-

niden ortaya çıkmasının nedeni ne olabilir? İnsanlar, 
barış içinde yaşayabilmeliler!”

Bu sorulara materyalistçe yanıtlar vereceğiz.
Savaş, bir kardinalin açıklamasına göre, tanrının 

bir cezasıdır; bu, idealistçe bir yanıttır, çünkü olayları, 
tanrı ile açıklamaktadır; bu, tarihi, “ruh” yoluyla açıkla-
mak demektir. Buna göre, tarihi yaratan ve yapan “ruh”tur!

Tanrısal iradeden sözetmek de gene idealistçe bir 
yanıttır. Hitler de, Mein Kampf'ında (Kavgam), tarih, 
tanrısal iradenin eseridir, diyor bize ve “doğum yerini” 
Avusturya sınırına koyduğu için bu iradeye teşekkür 
ediyor.

Tanrıyı ya da tanrısal iradeyi, tarihin sorumlusu 
olarak göstermek kolay bir teoridir: İnsanlar hiçbir şey 
yapamazlar ve dolayısıyla, savaş karşısında elimizden hiç-
bir şey gelmez, buna razı olmak gerekir!

Bilimsel açıdan, böyle bir teoriyi savunabilir mi-
yiz? Bu teorinin tanıtlanmasını, olgularda bulabilir 
miyiz? Hayır.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
202



Materyalist, bu tartışmada, ilkin, tarihin, tanrı-
nın eseri olmadığını, ama insanların eseri olduğunu o-
lumlar. Öyleyse, insanlar, tarih üzerinde etkili olabilirler 
ve savaşı önleyebilirler.

2. Tarih insanların eseridir.

"İnsanlar, her biri bilinçli olarak istedik-
leri kendi amaçlarını izleyerek, bu tarih nasıl bir 
biçim alırsa alsın, kendi tarihlerini yaparlar ve 
işte bu başka başka doğrultularda etki yapan sa-
yısız iradenin ve bunların dış dünya üzerindeki 
çeşitli yankılarının bileşkesi, tarihi oluşturur. 
Öyleyse burada da önemli olan sayısız bireyin ne 
istediğidir. İrade, tutku ile ya da düşünme ile 
belirlenir. Ama, kendileri de doğrudan tutkuyu 
ya da düşünmeyi belirleyen araçlar çok değişik 
niteliktedir. ... Öte yandan, ... etkin insanların 
beyinlerinde hangi tarihsel nedenlerin bu 
güdülere dönüştüğünü kendi kendine sorabilir 

66insan."

Engels'in bu metni, bize, insanların, kendi irade-
lerine göre davrandıklarını, ama bu iradelerin hep aynı 
yönde olmadığını söylüyor. Öyleyse insanların eylemle-
rini belirleyen, bunları yapan nedir? Onların iradeleri, 
niçin aynı yönde olmuyor?

Bazı idealistler, tarihi, insanların eylemleri ya-
par ve bu eylem onların iradesinin sonucudur demeye 
razı olacaklardır: bu, işi, eylemi beşirleyen iradedir, bi-
zim irademizi belirleyen ise düşüncelerimiz ya da duy-
gularımızdır. Bunun arkasında şu süreci buluyoruz: 
fikir- irade-eylem, ve işi, eylemi açıklamak için, belirle-
yici neden olan fikri araştırmak üzere ters bir yön izleye-
ceğiz.

Burada hemen belirtelim ki, büyük adamların ve 

Materyalist, bu tartışmada, ilkin, tarihin, tanrı-
nın eseri olmadığını, ama insanların eseri olduğunu o-
lumlar. Öyleyse, insanlar, tarih üzerinde etkili olabilirler 
ve savaşı önleyebilirler.

2. Tarih insanların eseridir.

"İnsanlar, her biri bilinçli olarak istedik-
leri kendi amaçlarını izleyerek, bu tarih nasıl bir 
biçim alırsa alsın, kendi tarihlerini yaparlar ve 
işte bu başka başka doğrultularda etki yapan sa-
yısız iradenin ve bunların dış dünya üzerindeki 
çeşitli yankılarının bileşkesi, tarihi oluşturur. 
Öyleyse burada da önemli olan sayısız bireyin ne 
istediğidir. İrade, tutku ile ya da düşünme ile 
belirlenir. Ama, kendileri de doğrudan tutkuyu 
ya da düşünmeyi belirleyen araçlar çok değişik 
niteliktedir. ... Öte yandan, ... etkin insanların 
beyinlerinde hangi tarihsel nedenlerin bu 
güdülere dönüştüğünü kendi kendine sorabilir 

66insan."

Engels'in bu metni, bize, insanların, kendi irade-
lerine göre davrandıklarını, ama bu iradelerin hep aynı 
yönde olmadığını söylüyor. Öyleyse insanların eylemle-
rini belirleyen, bunları yapan nedir? Onların iradeleri, 
niçin aynı yönde olmuyor?

Bazı idealistler, tarihi, insanların eylemleri ya-
par ve bu eylem onların iradesinin sonucudur demeye 
razı olacaklardır: bu, işi, eylemi beşirleyen iradedir, bi-
zim irademizi belirleyen ise düşüncelerimiz ya da duy-
gularımızdır. Bunun arkasında şu süreci buluyoruz: 
fikir- irade-eylem, ve işi, eylemi açıklamak için, belirle-
yici neden olan fikri araştırmak üzere ters bir yön izleye-
ceğiz.

Burada hemen belirtelim ki, büyük adamların ve 

 203Georges Politzer



öğretilerin etkisi yadsınamaz, ama bunu açıklamaya 
gerek vardır. Bunu açıklayan, fikir-irade-eylem süreci 
değildir. Bunun gibi, bazıları, 18. yüzyılda, Diderot ve 
ansiklopedicilerin, halk içinde, insan hakları teorisini 
yayarak, bu fikirlerle insanların iradesini ayarttıklarını 
ve onları kazandıklarını, bu insanların da sonuç olarak, 
devrimi yaptıklarını ileri sürerler; aynı şekilde, SSCB'de 
de, Lenin'in fikirleri yayılmıştı, insanlar bu fikirlere 
uygun olarak davrandılar, eylemde bulundular, derler. 
Bundan, devrimci fikirler olmasaydı, devrim de olmazdı 
sonucu çıkar. Bu görüş, tarihin devindirici gücü büyük 
önderlerin fikirleridir, tarihi büyük önderler yapar, 
diyen görüştür. Action Française'in formülünü bilirsiniz: 
"Fransa'yı 40 kral yaptı"; öte yandan, kralların pek fazla 
"fikir"leri olmadığı da eklenebilirdi.

Bu soru hakkında, materyalist bakış açısı nedir?
18. yüzyıl materyalizmi ile çağdaş materyalizm 

arasında birçok ortak noktalar bulunduğunu, ama eski 
materyalizmin idealist bir tarih teorisi olduğunu gör-
müştük.

İster açıkça idealist olsun, ister tutarsız bir ma-
teryalizmin arkasına gizlenerek idealist olsun, şimdi 
gördüğümüz ve tarihi açıklama havasındaki idealist teo-
ri, hiçbir şeyi açıklamaz. Çünkü, eyleme iten nedir?

“Eski materyalizm" diyor Engels "her şeyi eyle-
min güdülerine göre yargılar, tarihsel bir etki oluşturan 
insanları soylu olan ve soylu olmayan ruhlar olarak ayı-
rır ve sonra da düzenli olarak soyluların hep aldandık-
larını, soylu olmayanların da galip geldiklerini saptar, 
eski materyalizme göre tarihin incelenmesinden hiçbir 
ders alınamayacağı düşüncesi de bundan ileri gelir ve 
bize göre ise, tarih alanında; eski materyalizm kendi 
kendisiyle uyumlu değildir, çünkü devindirici güçlerin 
ardında ne olduğunu, devindirici güçlerin kendi de-
vindiricilerinin de neler olduklarını inceleyeceğine, ta-

öğretilerin etkisi yadsınamaz, ama bunu açıklamaya 
gerek vardır. Bunu açıklayan, fikir-irade-eylem süreci 
değildir. Bunun gibi, bazıları, 18. yüzyılda, Diderot ve 
ansiklopedicilerin, halk içinde, insan hakları teorisini 
yayarak, bu fikirlerle insanların iradesini ayarttıklarını 
ve onları kazandıklarını, bu insanların da sonuç olarak, 
devrimi yaptıklarını ileri sürerler; aynı şekilde, SSCB'de 
de, Lenin'in fikirleri yayılmıştı, insanlar bu fikirlere 
uygun olarak davrandılar, eylemde bulundular, derler. 
Bundan, devrimci fikirler olmasaydı, devrim de olmazdı 
sonucu çıkar. Bu görüş, tarihin devindirici gücü büyük 
önderlerin fikirleridir, tarihi büyük önderler yapar, 
diyen görüştür. Action Française'in formülünü bilirsiniz: 
"Fransa'yı 40 kral yaptı"; öte yandan, kralların pek fazla 
"fikir"leri olmadığı da eklenebilirdi.

Bu soru hakkında, materyalist bakış açısı nedir?
18. yüzyıl materyalizmi ile çağdaş materyalizm 

arasında birçok ortak noktalar bulunduğunu, ama eski 
materyalizmin idealist bir tarih teorisi olduğunu gör-
müştük.

İster açıkça idealist olsun, ister tutarsız bir ma-
teryalizmin arkasına gizlenerek idealist olsun, şimdi 
gördüğümüz ve tarihi açıklama havasındaki idealist teo-
ri, hiçbir şeyi açıklamaz. Çünkü, eyleme iten nedir?

“Eski materyalizm" diyor Engels "her şeyi eyle-
min güdülerine göre yargılar, tarihsel bir etki oluşturan 
insanları soylu olan ve soylu olmayan ruhlar olarak ayı-
rır ve sonra da düzenli olarak soyluların hep aldandık-
larını, soylu olmayanların da galip geldiklerini saptar, 
eski materyalizme göre tarihin incelenmesinden hiçbir 
ders alınamayacağı düşüncesi de bundan ileri gelir ve 
bize göre ise, tarih alanında; eski materyalizm kendi 
kendisiyle uyumlu değildir, çünkü devindirici güçlerin 
ardında ne olduğunu, devindirici güçlerin kendi de-
vindiricilerinin de neler olduklarını inceleyeceğine, ta-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
204



rihte etkin ülküsel (ideales) devindirici güçleri son ne-
67denler olarak alır."

İrade, fikirler, ileri sürülür. Ama niçin 18. yüzyı-
lın filozofları, açıkça bu fikirdeydiler? Eğer marksizmi 
ortaya koymaya çalışsalardı, onları kimse dinlemezdi, 
çünkü o çağda, insanlar, bunu kavrayamazdı. Yalnız fi-
kirlerin verilmesi yetmiyor, bunların kavranılması da 
gerekir; öyleyse fikirleri kabul edecek ve ayrıca onlara 
biçim verecek belirli çağlar vardır.

Daima söylüyoruz ki, fikirlerin büyük bir önemi 
vardır, ama onların nereden geldiğini görebilmeliyiz.

Şu halde, bu fikirleri veren nedenlerin neler ol-
duğunu, son tahlilde, tarihin devindirici güçlerinin ne-
ler olduğunu araştırmalıyız.

OKUMA PARÇALARI

Friedrich Engels, Anti-Dühring, Onikinci Bö-
lüm, "Diyalektik, Nicelik ve Nitelik", s. 191-203

V. İ. Lenin, "Diyalektik Sorunu Üzerine", Mater-
yalizm ve Ampiryokritisizm, s. 412-418

F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu, Dördüncü Bölüm, "Diyalektik Mater-
yalizm", s. 40 vd.

YOKLAMA SORULARI

BİRİNCİ BÖLÜM
1. Metafizik yöntem nereden gelir?
2. Diyalektik yöntem nereden gelir?
3. Metafizik materyalizm niçin ve nasıl diyalek-

tik materyalizme dönüştü?
4. Hegel ile Marks arasındaki felsefe bakımın-

dan ilişkiler nelerdir?

rihte etkin ülküsel (ideales) devindirici güçleri son ne-
67denler olarak alır."

İrade, fikirler, ileri sürülür. Ama niçin 18. yüzyı-
lın filozofları, açıkça bu fikirdeydiler? Eğer marksizmi 
ortaya koymaya çalışsalardı, onları kimse dinlemezdi, 
çünkü o çağda, insanlar, bunu kavrayamazdı. Yalnız fi-
kirlerin verilmesi yetmiyor, bunların kavranılması da 
gerekir; öyleyse fikirleri kabul edecek ve ayrıca onlara 
biçim verecek belirli çağlar vardır.

Daima söylüyoruz ki, fikirlerin büyük bir önemi 
vardır, ama onların nereden geldiğini görebilmeliyiz.

Şu halde, bu fikirleri veren nedenlerin neler ol-
duğunu, son tahlilde, tarihin devindirici güçlerinin ne-
ler olduğunu araştırmalıyız.

OKUMA PARÇALARI

Friedrich Engels, Anti-Dühring, Onikinci Bö-
lüm, "Diyalektik, Nicelik ve Nitelik", s. 191-203

V. İ. Lenin, "Diyalektik Sorunu Üzerine", Mater-
yalizm ve Ampiryokritisizm, s. 412-418

F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 
Felsefesinin Sonu, Dördüncü Bölüm, "Diyalektik Mater-
yalizm", s. 40 vd.

YOKLAMA SORULARI

BİRİNCİ BÖLÜM
1. Metafizik yöntem nereden gelir?
2. Diyalektik yöntem nereden gelir?
3. Metafizik materyalizm niçin ve nasıl diyalek-

tik materyalizme dönüştü?
4. Hegel ile Marks arasındaki felsefe bakımın-

dan ilişkiler nelerdir?

 205Georges Politzer



İKİNCİ BÖLÜM
1. Mekanik değişme nedir?
2. Diyalektik, değişmeyi nasıl anlar?

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
1. Diyalektik, değişmeyi nasıl anlar? (Birinci 

dersin yanıtını, bu dersin yanıtı ile karşılaştırınız.)
2. Tarihsel gelişme nedir?
3. Şeyler niçin ve nasıl başka bir şeye dönüşürler?

 DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
Diyalektiği nasıl anlamamalıyız?

BEŞİNCİ BÖLÜM
1. Diyalektik nedir?
2. Diyalektiğin yasaları nelerdir?

Dipnot

65 
Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 208

66 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 53
67 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 
53-54

İKİNCİ BÖLÜM
1. Mekanik değişme nedir?
2. Diyalektik, değişmeyi nasıl anlar?

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
1. Diyalektik, değişmeyi nasıl anlar? (Birinci 

dersin yanıtını, bu dersin yanıtı ile karşılaştırınız.)
2. Tarihsel gelişme nedir?
3. Şeyler niçin ve nasıl başka bir şeye dönüşürler?

 DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
Diyalektiği nasıl anlamamalıyız?

BEŞİNCİ BÖLÜM
1. Diyalektik nedir?
2. Diyalektiğin yasaları nelerdir?

Dipnot

65 
Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 208

66 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 53
67 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 
53-54

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
206



BEŞİNCİ KISIM
TARİHİ MATERYALİZM

BİRİNCİ BÖLÜM
TARİHİN DEVİNDİRİCİ GÜÇLERİ

I.  Sakınılması gereken yanlış bir düşünce
II. "Toplumsal varlık" ve bilinç
III. İdealist teoriler
IV. "Toplumsal varlık" ve yaşam koşulları
V.  Sınıf savaşımları; tarihin devindiricisi

Fikirlerimiz nereden gelir sorusuyla birlikte, a-
raştırmalarımızı da daha ilerilere götürmek gerekir. 18. 
yüzyıl materyalistleri gibi, "karaciğerin safrayı salgıla-
dığı gibi beynin de düşünceyi salgıladığı"nı düşünürsek, 
bu soruya da, doğanın ruhu yarattığı, dolayısıyla fikirle-
rimizin doğanın ürünleri olduğu, beynin ürünleri olduğu 
yanıtını veririz.

Öyleyse şöyle denecektir: Tarihi, kendi iradeleri 
tarafından itilen insanların eylemi yapar; iradeleri ise o 
insanların fikirlerinin ifadesidir, fikirlerin kendileri ise 
insanların beyninden gelir. Ama dikkat!

I. SAKINILMASI GEREKEN YANLIŞ BİR 
DÜŞÜNCE

Biz, Büyük Devrimi, filozofların beyinlerinde 
doğmuş fikirlerin uygulanmasının bir sonucudur diye a-
çıklarsak, bu, sınırlı, yetersiz bir açıklama ve materya-

BEŞİNCİ KISIM
TARİHİ MATERYALİZM

BİRİNCİ BÖLÜM
TARİHİN DEVİNDİRİCİ GÜÇLERİ

I.  Sakınılması gereken yanlış bir düşünce
II. "Toplumsal varlık" ve bilinç
III. İdealist teoriler
IV. "Toplumsal varlık" ve yaşam koşulları
V.  Sınıf savaşımları; tarihin devindiricisi

Fikirlerimiz nereden gelir sorusuyla birlikte, a-
raştırmalarımızı da daha ilerilere götürmek gerekir. 18. 
yüzyıl materyalistleri gibi, "karaciğerin safrayı salgıla-
dığı gibi beynin de düşünceyi salgıladığı"nı düşünürsek, 
bu soruya da, doğanın ruhu yarattığı, dolayısıyla fikirle-
rimizin doğanın ürünleri olduğu, beynin ürünleri olduğu 
yanıtını veririz.

Öyleyse şöyle denecektir: Tarihi, kendi iradeleri 
tarafından itilen insanların eylemi yapar; iradeleri ise o 
insanların fikirlerinin ifadesidir, fikirlerin kendileri ise 
insanların beyninden gelir. Ama dikkat!

I. SAKINILMASI GEREKEN YANLIŞ BİR 
DÜŞÜNCE

Biz, Büyük Devrimi, filozofların beyinlerinde 
doğmuş fikirlerin uygulanmasının bir sonucudur diye a-
çıklarsak, bu, sınırlı, yetersiz bir açıklama ve materya-

 207Georges Politzer



lizmin kötü bir uygulaması olur.
Çünkü görülmesi gereken şudur: bu çağın düşü-

nürlerince ortaya atılan bu fikirleri yığınlar niçin benim-
sedi? Diderot, bu fikirleri kavramakta, niçin tek başına 
değildi? Ve niçin 16. yüzyıldan beri beyinlerin büyük bir 
çoğunluğu hep aynı fikirleri yoğuruyordu?

Acaba, bu beyinler, birdenbire, aynı ağırlığa ve 
aynı kıvrımlara mı sahip oldular? Hayır. Fikirlerde de-
ğişmeler var, ama kafatası içinde bir değişme olmamış.

Fikirlerin böyle beyinle açıklanması, materyalist 
bir açıklama olarak görünür. Ama Diderot'nun beynin-
den sözetmek, gerçekte Diderot'nun beyninden, fikirle-
rinden sözetmektir ve o halde bozulmuş, yanıltılmış ma-
teryalist bir teoridir; bu teoride, fikirlerle birlikte, idea-
list eğilimin de doğmakta olduğunu görüyoruz.

Daha önceki tarih-eylem-irade-fikirler zincirine 
dönelim. Fikirlerin bir anlamı, bir içeriği vardır: İşçi sı-
nıfı (proletarya), örneğin, kapitalizmin devrilmesi için 
savaşım verir. Bu, savaşım halindeki işçiler tarafından 
düşünülür. Kuşkusuz, onlar bir beyinleri olduğu için 
düşünürler ve buna göre beyin, düşünmek için zorunlu 
bir koşuldur; ama yeterli koşul değildir. Beyin, fikirlere 
sahip olmanın maddi olgusunu açıklar, ama neden şu 
fikirlere değil de, daha çok bu fikirlere sahip 
olunduğunu açıklamaz.

"İnsanları harekete geçiren ne varsa, 
hepsi zorunlu olarak onların beyninden geçer, 
ama bunun beyinde alacağı biçim, koşullara çok 

68bağlıdır."

Öyleyse fikirlerimizin içeriğini, yani örneğin ka-
pitalizmi devirme fikrinin bizde oluşmasını nasıl açıkla-
yabiliriz?

lizmin kötü bir uygulaması olur.
Çünkü görülmesi gereken şudur: bu çağın düşü-

nürlerince ortaya atılan bu fikirleri yığınlar niçin benim-
sedi? Diderot, bu fikirleri kavramakta, niçin tek başına 
değildi? Ve niçin 16. yüzyıldan beri beyinlerin büyük bir 
çoğunluğu hep aynı fikirleri yoğuruyordu?

Acaba, bu beyinler, birdenbire, aynı ağırlığa ve 
aynı kıvrımlara mı sahip oldular? Hayır. Fikirlerde de-
ğişmeler var, ama kafatası içinde bir değişme olmamış.

Fikirlerin böyle beyinle açıklanması, materyalist 
bir açıklama olarak görünür. Ama Diderot'nun beynin-
den sözetmek, gerçekte Diderot'nun beyninden, fikirle-
rinden sözetmektir ve o halde bozulmuş, yanıltılmış ma-
teryalist bir teoridir; bu teoride, fikirlerle birlikte, idea-
list eğilimin de doğmakta olduğunu görüyoruz.

Daha önceki tarih-eylem-irade-fikirler zincirine 
dönelim. Fikirlerin bir anlamı, bir içeriği vardır: İşçi sı-
nıfı (proletarya), örneğin, kapitalizmin devrilmesi için 
savaşım verir. Bu, savaşım halindeki işçiler tarafından 
düşünülür. Kuşkusuz, onlar bir beyinleri olduğu için 
düşünürler ve buna göre beyin, düşünmek için zorunlu 
bir koşuldur; ama yeterli koşul değildir. Beyin, fikirlere 
sahip olmanın maddi olgusunu açıklar, ama neden şu 
fikirlere değil de, daha çok bu fikirlere sahip 
olunduğunu açıklamaz.

"İnsanları harekete geçiren ne varsa, 
hepsi zorunlu olarak onların beyninden geçer, 
ama bunun beyinde alacağı biçim, koşullara çok 

68bağlıdır."

Öyleyse fikirlerimizin içeriğini, yani örneğin ka-
pitalizmi devirme fikrinin bizde oluşmasını nasıl açıkla-
yabiliriz?

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
208



II. "TOPLUMSAL VARLIK" VE BİLİNÇ

Biliyoruz ki, fikirlerimiz, şeylerin yansılarıdır; 
fikirlerimizin taşıdıkları amaçlar da şeylerin yansıları-
dır, ama hangi şeylerin?

Bu soruyu yanıtlamak için, insanların nerede ya-
şadıklarına, onların fikirlerinin nerede ortaya çıktığına 
bakmak gerekir. Şimdi saptıyoruz ki, insanlar, kapitalist 
bir toplumda yaşıyorlar ve onların fikirleri bu toplum 
içinde ortaya çıkıyor ve bu fikirler, bu insanlara, bu top-
lumdan geliyor.

"İnsanların varlığını belirleyen, bilinçleri 
değildir; tam tersine, onların bilincini belirle-

69yen, toplumsal varlıklarıdır."

Bu tanımlamada, Marks'ın, "insanların varlığı" 
dediği şey, biziz, biz olduğumuz şeydir; "bilinç" ise, 
bizim düşündüğümüz, istediğimiz şeydir.

Genellikle, “içime işlemiş derin bir ülkü uğruna 
savaşım veriyorum”, denir ve bundan bizim varlığımızı 
belirleyen şeyin, bizim bilincimiz olduğu sonucu çıkarı-
lır; biz, bir şey yapıyoruz, çünkü öyle düşünüyoruz ve 
öyle istiyoruz.

Böyle söylemek büyük bir yanlıştır, çünkü 
gerçekte bizim bilincimizi belirleyen toplumsal varlığı-
mızdır.

Proleter olan bir "varlık" proleterce düşünür ve 
burjuva olan bir "varlık", burjuvaca düşünür (neden her 
zaman birebir böyle olmadığını daha ileride göreceğiz). 
Ama, genel biçimiyle "bir sarayda başka türlü 
düşünülür, bir kulübede başka türlü".

III. İDEALİST TEORİLER

İdealistler derler ki, bir proleter, proleter gibi dü-

II. "TOPLUMSAL VARLIK" VE BİLİNÇ

Biliyoruz ki, fikirlerimiz, şeylerin yansılarıdır; 
fikirlerimizin taşıdıkları amaçlar da şeylerin yansıları-
dır, ama hangi şeylerin?

Bu soruyu yanıtlamak için, insanların nerede ya-
şadıklarına, onların fikirlerinin nerede ortaya çıktığına 
bakmak gerekir. Şimdi saptıyoruz ki, insanlar, kapitalist 
bir toplumda yaşıyorlar ve onların fikirleri bu toplum 
içinde ortaya çıkıyor ve bu fikirler, bu insanlara, bu top-
lumdan geliyor.

"İnsanların varlığını belirleyen, bilinçleri 
değildir; tam tersine, onların bilincini belirle-

69yen, toplumsal varlıklarıdır."

Bu tanımlamada, Marks'ın, "insanların varlığı" 
dediği şey, biziz, biz olduğumuz şeydir; "bilinç" ise, 
bizim düşündüğümüz, istediğimiz şeydir.

Genellikle, “içime işlemiş derin bir ülkü uğruna 
savaşım veriyorum”, denir ve bundan bizim varlığımızı 
belirleyen şeyin, bizim bilincimiz olduğu sonucu çıkarı-
lır; biz, bir şey yapıyoruz, çünkü öyle düşünüyoruz ve 
öyle istiyoruz.

Böyle söylemek büyük bir yanlıştır, çünkü 
gerçekte bizim bilincimizi belirleyen toplumsal varlığı-
mızdır.

Proleter olan bir "varlık" proleterce düşünür ve 
burjuva olan bir "varlık", burjuvaca düşünür (neden her 
zaman birebir böyle olmadığını daha ileride göreceğiz). 
Ama, genel biçimiyle "bir sarayda başka türlü 
düşünülür, bir kulübede başka türlü".

III. İDEALİST TEORİLER

İdealistler derler ki, bir proleter, proleter gibi dü-

 209Georges Politzer



şündüğü için proleterdir ya da bir burjuva, burjuva gibi 
düşündüğü için burjuvadır.

Biz de, tersine, deriz ki, eğer onlar bir proleter ya 
da bir burjuva gibi düşünüyorlarsa, bu, bir proleter ya da 
bir burjuva olmamalarındandır. Bir proleter, proleter ol-
duğu için proletarya sınıfının bilincine sahiptir.

Burada iyice dikkat etmemiz gereken bir şey, i-
dealist teorinin pratik bir sonucu olduğudur. Deniliyor 
ki, burjuva olunuyorsa, bu, burjuva gibi düşünüldüğün-
dendir; öyleyse, artık burjuva olmamak için, sözkonusu 
olan düşünüş biçimini değiştirmek yeterlidir ve burjuva 
sömürüsünü durdurmak için de patronları ikna etmeye 
çalışmak yeterlidir. Bu da hıristiyan sosyalistler tarafın-
dan savunulan bir teoridir; aynı zamanda, bu ütopyacı 
sosyalizmin kurucularının da teorisi olmuştur.

Ama bu, aynı zamanda, kapitalizme karşı, onu 
ortadan kaldırmak için değil, ama daha "akla-yatkın" 
olmasını sağlamak için savaşım veren faşistlerin de teo-
risidir. Bunlar patronların, işçileri sömürdüklerini 
anladıkları zaman, artık sömürmeyeceklerini söylerler. 
İşte baştan sona idealist ve tehlikeli bir teori.

IV. "TOPLUMSAL VARLIK" VE YAŞAM KOŞULLARI

Marks, bize, "toplumsal varlık"tan sözeder. "Top-
lumsal varlık" ile ne demek istemektedir?

"Toplumsal varlık", insanların içinde yaşadıkları 
toplumun maddi yaşam koşulları tarafından belirlenir.

İnsanların maddi yaşam koşullarını belirleyen, 
onların bilinçleri değildir; bu maddi koşullar, onların bi-
linçlerini belirler.

Maddi yaşam koşulları denen şey nedir? Toplum-
da zenginler vardır, yoksullar vardır ve onların düşünüş 
biçimleri ayrı ayrıdır; onların aynı bir konu üzerindeki 
fikirleri değişiktir. Bir yoksul, bir işsiz için, otobüse bin-

şündüğü için proleterdir ya da bir burjuva, burjuva gibi 
düşündüğü için burjuvadır.

Biz de, tersine, deriz ki, eğer onlar bir proleter ya 
da bir burjuva gibi düşünüyorlarsa, bu, bir proleter ya da 
bir burjuva olmamalarındandır. Bir proleter, proleter ol-
duğu için proletarya sınıfının bilincine sahiptir.

Burada iyice dikkat etmemiz gereken bir şey, i-
dealist teorinin pratik bir sonucu olduğudur. Deniliyor 
ki, burjuva olunuyorsa, bu, burjuva gibi düşünüldüğün-
dendir; öyleyse, artık burjuva olmamak için, sözkonusu 
olan düşünüş biçimini değiştirmek yeterlidir ve burjuva 
sömürüsünü durdurmak için de patronları ikna etmeye 
çalışmak yeterlidir. Bu da hıristiyan sosyalistler tarafın-
dan savunulan bir teoridir; aynı zamanda, bu ütopyacı 
sosyalizmin kurucularının da teorisi olmuştur.

Ama bu, aynı zamanda, kapitalizme karşı, onu 
ortadan kaldırmak için değil, ama daha "akla-yatkın" 
olmasını sağlamak için savaşım veren faşistlerin de teo-
risidir. Bunlar patronların, işçileri sömürdüklerini 
anladıkları zaman, artık sömürmeyeceklerini söylerler. 
İşte baştan sona idealist ve tehlikeli bir teori.

IV. "TOPLUMSAL VARLIK" VE YAŞAM KOŞULLARI

Marks, bize, "toplumsal varlık"tan sözeder. "Top-
lumsal varlık" ile ne demek istemektedir?

"Toplumsal varlık", insanların içinde yaşadıkları 
toplumun maddi yaşam koşulları tarafından belirlenir.

İnsanların maddi yaşam koşullarını belirleyen, 
onların bilinçleri değildir; bu maddi koşullar, onların bi-
linçlerini belirler.

Maddi yaşam koşulları denen şey nedir? Toplum-
da zenginler vardır, yoksullar vardır ve onların düşünüş 
biçimleri ayrı ayrıdır; onların aynı bir konu üzerindeki 
fikirleri değişiktir. Bir yoksul, bir işsiz için, otobüse bin-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
210



mek bir lükstür; ama kendi özel arabası olan bir zengin 
için, bir aşağılanmadır.

Yoksulun otobüs konusundaki fikirleri, acaba 
yoksul olduğu için mi vardır, yoksa bu fikirlere, otobüse 
bindiği için mi sahiptir? Yoksul olduğu için. Yoksul ol-
mak, burada; onun yaşam koşuludur.

Öyleyse, insanların yaşam koşullarını açıklaya-
bilmek için, niçin zenginler vardır, niçin yoksullar var-
dır, ona bakmak gerekir.

Üretimin ekonomik sürecinde, benzer yer tutan 
(yani bugünkü kapitalist düzende üretim araçlarına 
sahip olan - ya da tersine, üretim araçları üzerinde çalı-
şıp da ona sahip olmayan) bir insanlar gurubu, belirli bir 
ölçüde aynı maddi yaşam koşullarına sahip olan bir 
insanlar gurubu, bir sınıf oluşturur; ama bir sınıf kav-
ramı, sınıf düşüncesi, zenginlik ya da yoksulluk kavra-
mına indirgenemez. Bir proleter, bir burjuvadan daha 
fazla kazanabilir; ama bu yüzden daha az proleter değil-
dir, çünkü o, bir patrona bağlıdır ve çünkü onun ne yaşa-
mı güven altına alınmıştır, ne de o bağımsızdır. Varlığın 
koşulları, yalnızca kazanılan para ile oluşmaz, toplumsal 
görev ile oluşur, ve o zaman şu zincirlemeyi elde ediyo-
ruz:

İnsanlar fikirlerinin ifadesi olan iradeleri doğrul-
tusunda, eylemleri ile tarihlerini yaparlar. Fikirleri ise, 
insanların içinde bulundukları maddi yaşam koşulla-
rından, yani onların bir sınıfın mensubu olmalarından 
gelir.

V. SINIF SAVAŞIMLARI, TARİHİN DEVİNDİRİCİSİ

İnsanlar bir şey yaparlar, çünkü bazı fikirleri 
vardır. Onlar, bu fikirlerini, maddi yaşam koşullarına 
borçludurlar, çünkü onlar, bu ya da diğer sınıftandırlar. 
Bu demek değildir ki, [kapitalist] toplumda, yalnızca iki 

mek bir lükstür; ama kendi özel arabası olan bir zengin 
için, bir aşağılanmadır.

Yoksulun otobüs konusundaki fikirleri, acaba 
yoksul olduğu için mi vardır, yoksa bu fikirlere, otobüse 
bindiği için mi sahiptir? Yoksul olduğu için. Yoksul ol-
mak, burada; onun yaşam koşuludur.

Öyleyse, insanların yaşam koşullarını açıklaya-
bilmek için, niçin zenginler vardır, niçin yoksullar var-
dır, ona bakmak gerekir.

Üretimin ekonomik sürecinde, benzer yer tutan 
(yani bugünkü kapitalist düzende üretim araçlarına 
sahip olan - ya da tersine, üretim araçları üzerinde çalı-
şıp da ona sahip olmayan) bir insanlar gurubu, belirli bir 
ölçüde aynı maddi yaşam koşullarına sahip olan bir 
insanlar gurubu, bir sınıf oluşturur; ama bir sınıf kav-
ramı, sınıf düşüncesi, zenginlik ya da yoksulluk kavra-
mına indirgenemez. Bir proleter, bir burjuvadan daha 
fazla kazanabilir; ama bu yüzden daha az proleter değil-
dir, çünkü o, bir patrona bağlıdır ve çünkü onun ne yaşa-
mı güven altına alınmıştır, ne de o bağımsızdır. Varlığın 
koşulları, yalnızca kazanılan para ile oluşmaz, toplumsal 
görev ile oluşur, ve o zaman şu zincirlemeyi elde ediyo-
ruz:

İnsanlar fikirlerinin ifadesi olan iradeleri doğrul-
tusunda, eylemleri ile tarihlerini yaparlar. Fikirleri ise, 
insanların içinde bulundukları maddi yaşam koşulla-
rından, yani onların bir sınıfın mensubu olmalarından 
gelir.

V. SINIF SAVAŞIMLARI, TARİHİN DEVİNDİRİCİSİ

İnsanlar bir şey yaparlar, çünkü bazı fikirleri 
vardır. Onlar, bu fikirlerini, maddi yaşam koşullarına 
borçludurlar, çünkü onlar, bu ya da diğer sınıftandırlar. 
Bu demek değildir ki, [kapitalist] toplumda, yalnızca iki 

 211Georges Politzer



sınıf vardır; birçok sınıf vardır. Başlıca iki sınıf savaşım 
halindedir: burjuvazi ve proletarya.

Demek ki, fikirlerin arkasında sınıflar bulunur.
Toplum, birbirlerine karşı savaşım veren sınıfla-

ra bölünmüştür. Böylece, eğer insanların fikirleri incele-
nirse, bu fikirlerin de çatışma halinde oldukları ve bu fi-
kirlerin arkasında, birbirleriyle çatışma halinde olan sı-
nıfların bulunduğu görülür.

Şu halde, tarihin devindirici güçleri; yani tarihi 
açıklayan şey, sınıf savaşımlarıdır.

Eğer sürekli bütçe açığını örnek olarak alırsak, 
görürüz ki, iki çözüm vardır: biri, mali ortodoksluk (ge-
leneksel ilkelere uygunluk), yani yeni tasarruflara, yeni 
istikrazlara, yeni vergilere vb. devam ederek açığı kapa-
mak; öteki çözüm ise, bu açığı zenginlere ödettirmektir.

Bu fikirler çevresinde siyasal bir savaşım 
olduğunu görürüz ve genellikle, bu konuda, bir anlaşma 
sağlanamamasına "üzülünür"; ama marksistler, bu siya-
sal savaşımın ardında yatan gerçeği anlamak isterler ve 
araştırırlar; araştırınca da, toplumsal savaşımı, yani sı-
nıf savaşımını bulurlar. Birinci çözümden yana olanlar 
(kapitalistler) ile zenginlere ödettirmeden yana olanlar 
(orta sınıflar ve proletarya) arasındaki savaşım olduğu-
nu görürler.

"Öyleyse, diyecektir Engels, hiç değilse 
modern tarihte, bütün siyasal savaşımların sınıf 
savaşımları oldukları ve sınıfların bütün kurtu-
luş savaşımlarının, zorunlu olan siyasal biçimle-
rine karşın -çünkü her sınıf savaşımı bir siyasal 
savaşımdır- son tahlilde ekonomik kurtuluş soru-

71nu çevresinde döndükleri tanıtlanmıştır."

Böylece, tarihi açıklamak için, daha önce öğren-
diğimiz zincire eklenecek bir halkamız daha oluyor: 
eylem, irade, fikirler, fikirlerin arkasında sınıflar, sınıf-

sınıf vardır; birçok sınıf vardır. Başlıca iki sınıf savaşım 
halindedir: burjuvazi ve proletarya.

Demek ki, fikirlerin arkasında sınıflar bulunur.
Toplum, birbirlerine karşı savaşım veren sınıfla-

ra bölünmüştür. Böylece, eğer insanların fikirleri incele-
nirse, bu fikirlerin de çatışma halinde oldukları ve bu fi-
kirlerin arkasında, birbirleriyle çatışma halinde olan sı-
nıfların bulunduğu görülür.

Şu halde, tarihin devindirici güçleri; yani tarihi 
açıklayan şey, sınıf savaşımlarıdır.

Eğer sürekli bütçe açığını örnek olarak alırsak, 
görürüz ki, iki çözüm vardır: biri, mali ortodoksluk (ge-
leneksel ilkelere uygunluk), yani yeni tasarruflara, yeni 
istikrazlara, yeni vergilere vb. devam ederek açığı kapa-
mak; öteki çözüm ise, bu açığı zenginlere ödettirmektir.

Bu fikirler çevresinde siyasal bir savaşım 
olduğunu görürüz ve genellikle, bu konuda, bir anlaşma 
sağlanamamasına "üzülünür"; ama marksistler, bu siya-
sal savaşımın ardında yatan gerçeği anlamak isterler ve 
araştırırlar; araştırınca da, toplumsal savaşımı, yani sı-
nıf savaşımını bulurlar. Birinci çözümden yana olanlar 
(kapitalistler) ile zenginlere ödettirmeden yana olanlar 
(orta sınıflar ve proletarya) arasındaki savaşım olduğu-
nu görürler.

"Öyleyse, diyecektir Engels, hiç değilse 
modern tarihte, bütün siyasal savaşımların sınıf 
savaşımları oldukları ve sınıfların bütün kurtu-
luş savaşımlarının, zorunlu olan siyasal biçimle-
rine karşın -çünkü her sınıf savaşımı bir siyasal 
savaşımdır- son tahlilde ekonomik kurtuluş soru-

71nu çevresinde döndükleri tanıtlanmıştır."

Böylece, tarihi açıklamak için, daha önce öğren-
diğimiz zincire eklenecek bir halkamız daha oluyor: 
eylem, irade, fikirler, fikirlerin arkasında sınıflar, sınıf-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
212



ların arkasında da ekonomi. Demek ki, tarihi açıklayan 
gerçekten sınıf savaşımlarıdır, ama sınıfları belirleyen e-
konomidir.

Bir tarih olayını açıklamak istediğimiz zaman, 
savaşım veren fikirler nelerdir, onları incelemek, fikirle-
rin gerisinde sınıfları araştırmak ve son olarak da sınıf-
ların temel özelliklerini belirleyen ekonomik tarzı belirt-
mek zorundayız.

Şimdi gene, sınıfların ve ekonomik tarzın nere-
den geldiği sorulabilir (diyalektikçiler ardarda bütün bu 
soruları sormaktan korkmazlar, çünkü her şeyin kayna-
ğını bulmak gerektiğini bilirler). Bu, bundan sonraki bö-
lümde ayrıntılı olarak öğreneceğimiz konudur, ama şim-
diden diyebiliriz ki:

Sınıfların nereden geldiklerini bilmek için, top-
lumun tarihini incelemek gerekir, o zaman bugün karşı-
laştığımız sınıfların, daima aynı sınıflar olmadığı görüle-
cektir. Eski Yunan'da, köleler ve efendileri; ortaçağda, 
serfler ve senyörler (feodal beyler); sonra da, (bu sırala-
mada basitleştirildiği üzere) burjuvazi ve proletarya 
(Emperyalizmin 3. bunalım dönemindeki geri-bıraktı-
rılmış ülkelerde oligarşi ve halk -İ.Y.).

Bu tabloda saptıyoruz ki, sınıflar değişiyorlar ve 
nedenini araştırdığımız zaman, görüyoruz ki, ekonomik 
koşullar değiştiği için sınıflar da değişmişlerdir (ekono-
mik koşullar şunlardır: üretimin, dolaşımın, üleşimin ve 
zenginlikleri tüketimin yapısı ve, geri kalan her şeyin 
son koşulu olarak, üretim biçimi, teknik).

İşte gene Engels'ten bir parça:

"Burjuvazi ve proletarya, her ikisi de, e-
konomik koşulların, daha doğrusu üretim tarzı-
nın dönüşümü sonucu oluşmuşlardı. Bu dönü-
şüm, ilkin lonca tezgahından manüfaktüre, 
manüfaktürden de makineler kullanan, su buha-

ların arkasında da ekonomi. Demek ki, tarihi açıklayan 
gerçekten sınıf savaşımlarıdır, ama sınıfları belirleyen e-
konomidir.

Bir tarih olayını açıklamak istediğimiz zaman, 
savaşım veren fikirler nelerdir, onları incelemek, fikirle-
rin gerisinde sınıfları araştırmak ve son olarak da sınıf-
ların temel özelliklerini belirleyen ekonomik tarzı belirt-
mek zorundayız.

Şimdi gene, sınıfların ve ekonomik tarzın nere-
den geldiği sorulabilir (diyalektikçiler ardarda bütün bu 
soruları sormaktan korkmazlar, çünkü her şeyin kayna-
ğını bulmak gerektiğini bilirler). Bu, bundan sonraki bö-
lümde ayrıntılı olarak öğreneceğimiz konudur, ama şim-
diden diyebiliriz ki:

Sınıfların nereden geldiklerini bilmek için, top-
lumun tarihini incelemek gerekir, o zaman bugün karşı-
laştığımız sınıfların, daima aynı sınıflar olmadığı görüle-
cektir. Eski Yunan'da, köleler ve efendileri; ortaçağda, 
serfler ve senyörler (feodal beyler); sonra da, (bu sırala-
mada basitleştirildiği üzere) burjuvazi ve proletarya 
(Emperyalizmin 3. bunalım dönemindeki geri-bıraktı-
rılmış ülkelerde oligarşi ve halk -İ.Y.).

Bu tabloda saptıyoruz ki, sınıflar değişiyorlar ve 
nedenini araştırdığımız zaman, görüyoruz ki, ekonomik 
koşullar değiştiği için sınıflar da değişmişlerdir (ekono-
mik koşullar şunlardır: üretimin, dolaşımın, üleşimin ve 
zenginlikleri tüketimin yapısı ve, geri kalan her şeyin 
son koşulu olarak, üretim biçimi, teknik).

İşte gene Engels'ten bir parça:

"Burjuvazi ve proletarya, her ikisi de, e-
konomik koşulların, daha doğrusu üretim tarzı-
nın dönüşümü sonucu oluşmuşlardı. Bu dönü-
şüm, ilkin lonca tezgahından manüfaktüre, 
manüfaktürden de makineler kullanan, su buha-

 213Georges Politzer



rı ile işleyen ve bu iki sınıfı geliştirmiş olan geniş-
72ölçekli sanayiye geçiştir."

Demek ki, son tahlilde, tarihin devindirici güçle-
rini, bize aşağıdaki zincirleme vermektedir:

a) Tarih, insanların eseridir.
b) Tarihi yapan eylem, insanların iradesiyle be-

lirlenir.
c) Bu irade, onların fikirlerinin ifadesidir.
d) Bu fikirler, insanların içinde yaşadıkları top-

lumsal koşulların yansısıdır.
e) Sınıfları ve onların savaşımını belirleyen, bu 

toplumsal koşullardır.
f) Sınıfların kendileri, ekonomik koşullar 

tarafından belirlenirler.
Bu zincirlemenin hangi biçimler altında ve hangi 

koşullarda akıp geçtiğini açıklıkla belirtmek için 
diyoruz ki:

1. Fikirler, yaşamda siyasal planda açığa çıkarı-
lırlar.

2. Fikir savaşımlarının arkasındaki sınıf sava-
şımları toplumsal planda açığa çıkarılırlar.

3. Ekonomik koşullar (tekniğin durumu ile belir-
lenmiş bulunan) ekonomik planda ifadelerini bulurlar.

rı ile işleyen ve bu iki sınıfı geliştirmiş olan geniş-
72ölçekli sanayiye geçiştir."

Demek ki, son tahlilde, tarihin devindirici güçle-
rini, bize aşağıdaki zincirleme vermektedir:

a) Tarih, insanların eseridir.
b) Tarihi yapan eylem, insanların iradesiyle be-

lirlenir.
c) Bu irade, onların fikirlerinin ifadesidir.
d) Bu fikirler, insanların içinde yaşadıkları top-

lumsal koşulların yansısıdır.
e) Sınıfları ve onların savaşımını belirleyen, bu 

toplumsal koşullardır.
f) Sınıfların kendileri, ekonomik koşullar 

tarafından belirlenirler.
Bu zincirlemenin hangi biçimler altında ve hangi 

koşullarda akıp geçtiğini açıklıkla belirtmek için 
diyoruz ki:

1. Fikirler, yaşamda siyasal planda açığa çıkarı-
lırlar.

2. Fikir savaşımlarının arkasındaki sınıf sava-
şımları toplumsal planda açığa çıkarılırlar.

3. Ekonomik koşullar (tekniğin durumu ile belir-
lenmiş bulunan) ekonomik planda ifadelerini bulurlar.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
214



OKUMA PARÇALARI
Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, 

"Önsöz".
Marx-Engels, Komünist Manifesto ve Komünizmin 

İlkeleri.

Dipnot

68 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 49
69 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", Ankara 
1993, s. 23
70 F. Engels, Ludwig Feuerbach s. 40
71 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 50 
- Gene bakınız: Marx-Engels, Komünist Parti Manifestosu ve 
Komünizmin İlkeleri, Sol Yayınları, Ankara 1993, s. 109 vd.; V. İ. 
Lenin, "Karl Marx", Marx-Engels-Marksizm, Sol Yayınları, Ankara 
1990, s. 11 vd.
70 F. Engels, Ludwig Feuerbach s. 56

OKUMA PARÇALARI
Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, 

"Önsöz".
Marx-Engels, Komünist Manifesto ve Komünizmin 

İlkeleri.

Dipnot

68 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 49
69 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", Ankara 
1993, s. 23
70 F. Engels, Ludwig Feuerbach s. 40
71 F. Engels, Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman Felsefesinin Sonu, s. 50 
- Gene bakınız: Marx-Engels, Komünist Parti Manifestosu ve 
Komünizmin İlkeleri, Sol Yayınları, Ankara 1993, s. 109 vd.; V. İ. 
Lenin, "Karl Marx", Marx-Engels-Marksizm, Sol Yayınları, Ankara 
1990, s. 11 vd.
70 F. Engels, Ludwig Feuerbach s. 56

 215Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
216



İKİNCİ BÖLÜM
SINIFLAR NEREDEN GELİR?

EKONOMİK KOŞULLAR NEREDEN GELİR?

I. Birinci işbölümü
II. Toplumun sınıflara ilk bölünüşü
III. İkinci büyük işbölümü
IV. Toplumun sınıflara ikinci bölünüşü
V. Ekonomik koşulları belirleyen şey
VI. Üretim tarzları
VII. Uyarılar

Gördük ki, tarihin devindirici güçleri, son tahlil-
de, ekonomik koşulların belirledikleri sınıflar ve bu sınıf-
ların savaşımlarıdır.

Bu zincirleme sırası şöyleydi: İnsanların kafala-
rında, kendilerini bir şey yapmaya iten fikirler vardır. Bu 
fikirler, insanların içinde yaşadıkları maddi yaşam ko-
şullarından doğmaktadır. Bu maddi yaşam koşullarını 
insanların toplum içindeki yerleri, yani ait oldukları sı-
nıf belirler ve sınıflar ise, toplumun içinde geliştiği eko-
nomik koşullar tarafından belirlenir.

Ama bu durumda, ekonomik koşulları ve bu ko-
şulların yarattıkları sınıfları belirleyen nedir, onu gör-
memiz gerekir. Şimdi bunu inceleyeceğiz.

İKİNCİ BÖLÜM
SINIFLAR NEREDEN GELİR?

EKONOMİK KOŞULLAR NEREDEN GELİR?

I. Birinci işbölümü
II. Toplumun sınıflara ilk bölünüşü
III. İkinci büyük işbölümü
IV. Toplumun sınıflara ikinci bölünüşü
V. Ekonomik koşulları belirleyen şey
VI. Üretim tarzları
VII. Uyarılar

Gördük ki, tarihin devindirici güçleri, son tahlil-
de, ekonomik koşulların belirledikleri sınıflar ve bu sınıf-
ların savaşımlarıdır.

Bu zincirleme sırası şöyleydi: İnsanların kafala-
rında, kendilerini bir şey yapmaya iten fikirler vardır. Bu 
fikirler, insanların içinde yaşadıkları maddi yaşam ko-
şullarından doğmaktadır. Bu maddi yaşam koşullarını 
insanların toplum içindeki yerleri, yani ait oldukları sı-
nıf belirler ve sınıflar ise, toplumun içinde geliştiği eko-
nomik koşullar tarafından belirlenir.

Ama bu durumda, ekonomik koşulları ve bu ko-
şulların yarattıkları sınıfları belirleyen nedir, onu gör-
memiz gerekir. Şimdi bunu inceleyeceğiz.

 217Georges Politzer



I. BİRİNCİ BÜYÜK İŞBÖLÜMÜ

Toplumun evrimi incelenirken ve geçmişteki o-
laylar ele alınırken, ilkin, toplumun her zaman sınıflara 
bölünmüş olmadığı görülür. Diyalektik, her şeyin köke-
nini araştırmamızı ister; biz de, çok uzak bir geçmişte, 
sınıfların bulunmadığını görüyoruz. Engels, “Ailenin, 
Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni”nde şöyle der:

"Toplumun geçmiş bütün aşamalarında, 
üretim, her şeyden önce, ortaklaşa bir üretimdi; 
tıpkı tüketimin de, az çok geniş komünist toplu-
luklar içinde, ürünlerin doğrudan doğruya üleşi-

73miyle yapılmış olduğu gibi."

Bütün insanlar üretime katılırlar; bireysel iş a-
letleri onların özel mülkiyetidir ama ortaklaşa kullanı-
lanlar ortaklığa (communaute) aittir. Bu alt aşamada, 
işbölümü; yalnızca cinsler arasında vardır. Erkekler av-
lanır, balık tutar vb., kadınlar ise eve bakar. Kişiye özgü 
ya da "özel" çıkarlar yoktur.

Ama insanlar bu dönemde durup kalmadılar ve 
insanların yaşamında ilk değişme, toplumdaki işbölümü 
olacaktır.

"İşbölümü, yavaş yavaş, bu üretim süreci 
74 içine sızar." Bu ilk olguda, insanlar "önce 

hayvanları evcilleştirdiler, daha sonra, esas 
çalışma kolları olan hayvan yetiştirme ve hayvan 
sürülerinin korunmasına geçtiler. Çoban 
aşiretler, kendilerini öteki barbarlardan 

75ayırdılar: birinci büyük toplumsal işbölümü".

Demek ki, ilk üretim tarzı olarak avlanmayı ve 
balık avını; ikinci üretim tarzı ise, çoban kabilelerin do-
ğuşuna yolaçan hayvan yetiştiriciliğini görüyoruz.

İşte toplumun ilk kez sınıflara bölünüşünün te-

I. BİRİNCİ BÜYÜK İŞBÖLÜMÜ

Toplumun evrimi incelenirken ve geçmişteki o-
laylar ele alınırken, ilkin, toplumun her zaman sınıflara 
bölünmüş olmadığı görülür. Diyalektik, her şeyin köke-
nini araştırmamızı ister; biz de, çok uzak bir geçmişte, 
sınıfların bulunmadığını görüyoruz. Engels, “Ailenin, 
Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni”nde şöyle der:

"Toplumun geçmiş bütün aşamalarında, 
üretim, her şeyden önce, ortaklaşa bir üretimdi; 
tıpkı tüketimin de, az çok geniş komünist toplu-
luklar içinde, ürünlerin doğrudan doğruya üleşi-

73miyle yapılmış olduğu gibi."

Bütün insanlar üretime katılırlar; bireysel iş a-
letleri onların özel mülkiyetidir ama ortaklaşa kullanı-
lanlar ortaklığa (communaute) aittir. Bu alt aşamada, 
işbölümü; yalnızca cinsler arasında vardır. Erkekler av-
lanır, balık tutar vb., kadınlar ise eve bakar. Kişiye özgü 
ya da "özel" çıkarlar yoktur.

Ama insanlar bu dönemde durup kalmadılar ve 
insanların yaşamında ilk değişme, toplumdaki işbölümü 
olacaktır.

"İşbölümü, yavaş yavaş, bu üretim süreci 
74 içine sızar." Bu ilk olguda, insanlar "önce 

hayvanları evcilleştirdiler, daha sonra, esas 
çalışma kolları olan hayvan yetiştirme ve hayvan 
sürülerinin korunmasına geçtiler. Çoban 
aşiretler, kendilerini öteki barbarlardan 

75ayırdılar: birinci büyük toplumsal işbölümü".

Demek ki, ilk üretim tarzı olarak avlanmayı ve 
balık avını; ikinci üretim tarzı ise, çoban kabilelerin do-
ğuşuna yolaçan hayvan yetiştiriciliğini görüyoruz.

İşte toplumun ilk kez sınıflara bölünüşünün te-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
218



melinde yatan, bu birinci işbölümüdür.

II. TOPLUMUN SINIFLARA İLK BÖLÜNÜŞÜ

"Bütün çalışma kollarındaki -hayvancı-
lık, tarım, ev sanayii üretim artışı, insan emek-
gücüne, kendisine gerekenden daha çoğunu ü-
retmek yeteneğini kazandırdı. Bu, aynı zamanda, 
her gens, ev topluluğu ya da karı-koca ailesi üye-
sine düşen günlük iş tutarını artırdı. Yeni emek- 
güçlerine başvurmak gerekli duruma geldi. Sa-
vaş bunları sağladı: savaş tutsakları köle haline 
getirildiler. Birinci büyük toplumsal işbölümü, 
emek üretkenliğini, dolayısıyla servetleri artırıp 
üretim alanını genişleterek, o günkü tarihsel ko-
şullar içinde, zorunlu olarak köleliği getirdi. Bi-
rinci büyük toplumsal işbölümünden, toplumun 
iki sınıf: efendiler ve köleler, sömürenler ve sö-
mürülenler biçimindeki ilk büyük bölünüşü doğ-

76du."
“Şimdi uygarlığın eşiğine gelmiş bulunu-

yoruz.   En aşağı aşamada, insanlar yalnızca doğ-
rudan doğruya kişisel gereksinmeleri için üreti-
yorlardı; zaman zaman, yapılan değişimler, yal-
nızca raslantı sonucu elde kalan fazlalıkla ilgili 
tek tek olaylardı. Barbarlığın orta aşamasında, 
çoban halklar arasında, sürü, belirli bir büyük-
lük kazanınca, davarın, ... bir mülk durumuna 
geldiğini görürüz; düzenli bir değişimin koşulla-

77rı da bundan doğar."

Öyleyse, bu sırada, toplumda iki sınıf buluyoruz: 
efendiler ve köleler. Sonra toplum, yaşamını sürdürecek 
ve yeni gelişmelere uğrayacaktır. Yeni bir sınıf doğacak 
ve büyüyecektir.

melinde yatan, bu birinci işbölümüdür.

II. TOPLUMUN SINIFLARA İLK BÖLÜNÜŞÜ

"Bütün çalışma kollarındaki -hayvancı-
lık, tarım, ev sanayii üretim artışı, insan emek-
gücüne, kendisine gerekenden daha çoğunu ü-
retmek yeteneğini kazandırdı. Bu, aynı zamanda, 
her gens, ev topluluğu ya da karı-koca ailesi üye-
sine düşen günlük iş tutarını artırdı. Yeni emek- 
güçlerine başvurmak gerekli duruma geldi. Sa-
vaş bunları sağladı: savaş tutsakları köle haline 
getirildiler. Birinci büyük toplumsal işbölümü, 
emek üretkenliğini, dolayısıyla servetleri artırıp 
üretim alanını genişleterek, o günkü tarihsel ko-
şullar içinde, zorunlu olarak köleliği getirdi. Bi-
rinci büyük toplumsal işbölümünden, toplumun 
iki sınıf: efendiler ve köleler, sömürenler ve sö-
mürülenler biçimindeki ilk büyük bölünüşü doğ-

76du."
“Şimdi uygarlığın eşiğine gelmiş bulunu-

yoruz.   En aşağı aşamada, insanlar yalnızca doğ-
rudan doğruya kişisel gereksinmeleri için üreti-
yorlardı; zaman zaman, yapılan değişimler, yal-
nızca raslantı sonucu elde kalan fazlalıkla ilgili 
tek tek olaylardı. Barbarlığın orta aşamasında, 
çoban halklar arasında, sürü, belirli bir büyük-
lük kazanınca, davarın, ... bir mülk durumuna 
geldiğini görürüz; düzenli bir değişimin koşulla-

77rı da bundan doğar."

Öyleyse, bu sırada, toplumda iki sınıf buluyoruz: 
efendiler ve köleler. Sonra toplum, yaşamını sürdürecek 
ve yeni gelişmelere uğrayacaktır. Yeni bir sınıf doğacak 
ve büyüyecektir.

 219Georges Politzer



III. İKİNCİ BÜYÜK İŞBÖLÜMÜ

“Servet hızla arttı, ama bireysel servet o-
larak; dokumacılık, madenleri işlenmesi ve git-
gide farklılaşan öteki zanaatlar, üretime, artan 
bir çeşitlilik ve yetkinlik veriyordu; bundan böy-
le, tahıl, sebze ve meyvelerin yanısıra, tarım, el-
de edilmeleri öğrenilmiş bulunan zeytinyağı ve 
şarabı da sağlamaktaydı. Böylesine çeşitli bir ça-
lışma, artık aynı birey tarafından yürütülemezdi; 
ikinci büyük [toplumsal -ç.] işbölümü gerçekleşti: 
küçük zanaatlar, tarımdan ayrıldı. Üretimde, ve 
onunla birlikte emek üretkenliğindeki sürekli 
artış, insan emek-gücünün değerini artırdı; ön-
ceki aşamada başlangıç durumunda ve yer yer 
görülen kölelik, şimdi toplumsal sistemin esaslı 
bir unsuru (bileştireni, composant'ı) durumuna 
gelir, köleler basit yardımcılar olmaktan çıkar-
lar; tarlalarda ve atölyede, düzinelerle köle işe 
sürülür. Üretimin, başlıca iki kola: tarım ve kü-
çük sanayiye ayrılmasıyla doğrudan doğruya de-
ğişim için üretim doğar; bu, meta üretimidir. Me-

78ta üretimiyle, ... ticaret ... doğar."

IV. TOPLUMUN SINIFLARA İKİNCİ BÖLÜNÜŞÜ

Böylece, birinci büyük işbölümü, insan çalışma-
sının (işin) değerini artırıyor, zenginliklerde bir artma 
yaratıyor, bu da yeni baştan işin değerini artırıyor ve i-
kinci bir işbölümünü zorunlu kılıyor: zanaatlar ve tarım. 
Bu aşamada, üretimin aralıksız artması ve buna paralel 
olarak insana ait emek-gücünün öneminin yükselmesi, 
köleleri "vazgeçilmez" duruma getiriyor, ticaret için üre-
timi, onunla birlikte de üçüncü bir sınıfı: tüccarlar sını-
fını yaratıyor.

III. İKİNCİ BÜYÜK İŞBÖLÜMÜ

“Servet hızla arttı, ama bireysel servet o-
larak; dokumacılık, madenleri işlenmesi ve git-
gide farklılaşan öteki zanaatlar, üretime, artan 
bir çeşitlilik ve yetkinlik veriyordu; bundan böy-
le, tahıl, sebze ve meyvelerin yanısıra, tarım, el-
de edilmeleri öğrenilmiş bulunan zeytinyağı ve 
şarabı da sağlamaktaydı. Böylesine çeşitli bir ça-
lışma, artık aynı birey tarafından yürütülemezdi; 
ikinci büyük [toplumsal -ç.] işbölümü gerçekleşti: 
küçük zanaatlar, tarımdan ayrıldı. Üretimde, ve 
onunla birlikte emek üretkenliğindeki sürekli 
artış, insan emek-gücünün değerini artırdı; ön-
ceki aşamada başlangıç durumunda ve yer yer 
görülen kölelik, şimdi toplumsal sistemin esaslı 
bir unsuru (bileştireni, composant'ı) durumuna 
gelir, köleler basit yardımcılar olmaktan çıkar-
lar; tarlalarda ve atölyede, düzinelerle köle işe 
sürülür. Üretimin, başlıca iki kola: tarım ve kü-
çük sanayiye ayrılmasıyla doğrudan doğruya de-
ğişim için üretim doğar; bu, meta üretimidir. Me-

78ta üretimiyle, ... ticaret ... doğar."

IV. TOPLUMUN SINIFLARA İKİNCİ BÖLÜNÜŞÜ

Böylece, birinci büyük işbölümü, insan çalışma-
sının (işin) değerini artırıyor, zenginliklerde bir artma 
yaratıyor, bu da yeni baştan işin değerini artırıyor ve i-
kinci bir işbölümünü zorunlu kılıyor: zanaatlar ve tarım. 
Bu aşamada, üretimin aralıksız artması ve buna paralel 
olarak insana ait emek-gücünün öneminin yükselmesi, 
köleleri "vazgeçilmez" duruma getiriyor, ticaret için üre-
timi, onunla birlikte de üçüncü bir sınıfı: tüccarlar sını-
fını yaratıyor.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
220



Demek ki, bu aşamada, toplumda üçlü bir işbö-
lümü ve üç sınıf var: tarımcılar, zanaatçılar, tüccarlar. 
Burada ilk kez üretime katılmayan bir sınıf görüyoruz ve 
bu sınıf, tüccarlar sınıfı öteki iki sınıfa egemen olacaktır. 
[Bkz. İslamiyetin doğuşu ve “Hz. Muhammed’in de tüccar 
oluşu! -İ.Y.]

"Barbarlığın yukarı aşaması, bize, tarım-
la küçük sanayi arasında yeni bir işbölümü ve 
bunun sonucu, çalışma ürünlerinin daima artan 
bir parçasının doğrudan doğruya değişim için ü-
retilmesini getirir; bireysel üreticiler arasındaki 
değişimin, toplum için dirimsel bir zorunluluk 
kazanması da bundan doğar. Uygarlık, özellikle 
kent ve köy arasındaki karşıtlığı daha da belirgin 
bir duruma getirerek (iktisadi bakımdan, 
ilkçağdaki gibi, kent köye, ya da ortaçağdaki gi-
bi; köy kente egemen olabilir), daha önce varo-
lan bütün bu işbölümlerini güçlendirip geliştirir, 
ve onlara, kendine özgü ve çok önemli bir üçün-
cü işbölümünü ekler: artık, üretimle değil yal-
nızca ürünlerin değişimiyle uğraşan bir sınıf do-
ğurur tüccarlar. O zamana kadar, sınıfların oluşu-
mundaki bütün izler üretime bağlanıyorlardı; 
bunlar üretime katılan kimseleri, azçok geniş bir 
ölçek üzerinde, yönetici ve yürütücü, ya da üreti-
ci olarak bölüyorlardı. Burada, sahneye, ilk kez 
olarak, üretime herhangi bir biçimde katılmak-
sızın, onun yönetimini elegeçiren ve üreticileri 
iktisadi bakımdan egemenliği altına alan bir sı-
nıf girer; bir sınıf ki, iki üretici arasında zorunlu 
aracı olarak geçinir ve her ikisini de sömürür. 
Üreticileri değişim zahmet ve riskinden kurtar-
mak bahanesiyle, ürünlerinin satışını en uzak 
pazarlara kadar yaymak ve böylece nüfusun en 

Demek ki, bu aşamada, toplumda üçlü bir işbö-
lümü ve üç sınıf var: tarımcılar, zanaatçılar, tüccarlar. 
Burada ilk kez üretime katılmayan bir sınıf görüyoruz ve 
bu sınıf, tüccarlar sınıfı öteki iki sınıfa egemen olacaktır. 
[Bkz. İslamiyetin doğuşu ve “Hz. Muhammed’in de tüccar 
oluşu! -İ.Y.]

"Barbarlığın yukarı aşaması, bize, tarım-
la küçük sanayi arasında yeni bir işbölümü ve 
bunun sonucu, çalışma ürünlerinin daima artan 
bir parçasının doğrudan doğruya değişim için ü-
retilmesini getirir; bireysel üreticiler arasındaki 
değişimin, toplum için dirimsel bir zorunluluk 
kazanması da bundan doğar. Uygarlık, özellikle 
kent ve köy arasındaki karşıtlığı daha da belirgin 
bir duruma getirerek (iktisadi bakımdan, 
ilkçağdaki gibi, kent köye, ya da ortaçağdaki gi-
bi; köy kente egemen olabilir), daha önce varo-
lan bütün bu işbölümlerini güçlendirip geliştirir, 
ve onlara, kendine özgü ve çok önemli bir üçün-
cü işbölümünü ekler: artık, üretimle değil yal-
nızca ürünlerin değişimiyle uğraşan bir sınıf do-
ğurur tüccarlar. O zamana kadar, sınıfların oluşu-
mundaki bütün izler üretime bağlanıyorlardı; 
bunlar üretime katılan kimseleri, azçok geniş bir 
ölçek üzerinde, yönetici ve yürütücü, ya da üreti-
ci olarak bölüyorlardı. Burada, sahneye, ilk kez 
olarak, üretime herhangi bir biçimde katılmak-
sızın, onun yönetimini elegeçiren ve üreticileri 
iktisadi bakımdan egemenliği altına alan bir sı-
nıf girer; bir sınıf ki, iki üretici arasında zorunlu 
aracı olarak geçinir ve her ikisini de sömürür. 
Üreticileri değişim zahmet ve riskinden kurtar-
mak bahanesiyle, ürünlerinin satışını en uzak 
pazarlara kadar yaymak ve böylece nüfusun en 

 221Georges Politzer



yararlı sınıfı olmak bahanesiyle, gerçekte çok 
küçük hizmetler için, karşılık (salaire) olarak, 
yerli üretimin olduğu kadar yabancı üretimin de 
kaymağını alan, hızla büyük servetler ve buna 
uygun düşen toplumsal bir etkililik kazanan ve 
böyle olduğu için de, sonunda o da kendine özgü 
bir ürünü - devirli ticari bunalımları oluşturana 
kadar, uygarlık dönemi içinde durmadan yeni 
saygınlıklar ve üretimde durmadan artan bir ege-
menlik sahibi olan bir kâr düşkünleri, bir gerçek 

79toplumsal asalaklar sınıfı oluşur."

Böylece, ilkel komünizmden başlayarak, bizi ka-
pitalizme götüren zincirleme sırayı görüyoruz.

1. İlkel komünizm.
2. Yabanıl (vahşi) kabilelerle çoban kabileler a-

rasında bölünme (birinci işbölümü: efendiler, köleler).
3. Tarımcılarla zanaatçılar arasında bölünme 

(ikinci işbölümü).
4. Tüccar sınıfının doğuşu (üçüncü işbölümü), 

ki bu,
5. Devresel olarak ticari bunalımları doğuruyor 

(kapitalizm).
Şimdi artık sınıfların nereden geldiklerini bili-

yoruz, ve geriye bunu incelemek kalıyor:

V. EKONOMİK KOŞULLARI BELİRLEYEN ŞEY

İlkin, bizden önce gelen çeşitli toplumları çok 
kısaca gözden geçirelim.

Antikçağ toplumlarından önceki toplumları ay-
rıntılı bir biçimde incelemek için yeterli belgelerimiz 
yok ama örneğin Eski Yunanlılarda efendilerin ve köle-
lerin bulunduğunu ve tüccarlar sınıfının daha o zaman-
dan gelişmeye başladığını biliyoruz. Sonra, ortaçağda, 
senyörleri ve serfleriyle feodal toplum, tüccarların git-

yararlı sınıfı olmak bahanesiyle, gerçekte çok 
küçük hizmetler için, karşılık (salaire) olarak, 
yerli üretimin olduğu kadar yabancı üretimin de 
kaymağını alan, hızla büyük servetler ve buna 
uygun düşen toplumsal bir etkililik kazanan ve 
böyle olduğu için de, sonunda o da kendine özgü 
bir ürünü - devirli ticari bunalımları oluşturana 
kadar, uygarlık dönemi içinde durmadan yeni 
saygınlıklar ve üretimde durmadan artan bir ege-
menlik sahibi olan bir kâr düşkünleri, bir gerçek 

79toplumsal asalaklar sınıfı oluşur."

Böylece, ilkel komünizmden başlayarak, bizi ka-
pitalizme götüren zincirleme sırayı görüyoruz.

1. İlkel komünizm.
2. Yabanıl (vahşi) kabilelerle çoban kabileler a-

rasında bölünme (birinci işbölümü: efendiler, köleler).
3. Tarımcılarla zanaatçılar arasında bölünme 

(ikinci işbölümü).
4. Tüccar sınıfının doğuşu (üçüncü işbölümü), 

ki bu,
5. Devresel olarak ticari bunalımları doğuruyor 

(kapitalizm).
Şimdi artık sınıfların nereden geldiklerini bili-

yoruz, ve geriye bunu incelemek kalıyor:

V. EKONOMİK KOŞULLARI BELİRLEYEN ŞEY

İlkin, bizden önce gelen çeşitli toplumları çok 
kısaca gözden geçirelim.

Antikçağ toplumlarından önceki toplumları ay-
rıntılı bir biçimde incelemek için yeterli belgelerimiz 
yok ama örneğin Eski Yunanlılarda efendilerin ve köle-
lerin bulunduğunu ve tüccarlar sınıfının daha o zaman-
dan gelişmeye başladığını biliyoruz. Sonra, ortaçağda, 
senyörleri ve serfleriyle feodal toplum, tüccarların git-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
222



tikçe daha büyük bir önem kazanmalarına olanak verir. 
Bunlar, şatoların yakınlarında, bourg (burjuva adı bura-
dan gelir) denilen kasabalarda toplaşırlar; öte yandan 
ortaçağda, kapitalist üretimden önce, yalnız küçük üre-
tim vardı, ki bu küçük üretimin birinci koşulu, üretici-
nin kendi iş aletlerinin sahibi olması idi. Üretim araçları 
bireye ait bulunuyordu ve ancak bireysel kullanıma göre 
ayarlanmışlardı. Bu bakımdan üretim araçları, sıradan, 
küçük ve sınırlı idiler. Bu üretim araçlarını yoğunlaştır-
mak ve genişletmek, onları modern üretimin güçlü araç-
ları haline dönüştürmek, kapitalist üretimin ve burjuva-
zinin tarihsel rolü idi.

Burjuvazi, "15. yüzyıldan bu yana, basit elbirliği, 
manüfaktür ve modern sanayi olmak üzere, üç evrede 
bunu başarmıştır. Burjuvazi, cüce üretim araçlarını, on-
ları aynı zamanda bireysel üretim araçları olmaktan çı-
karıp, insanların ancak ortaklaşa (elbirliğiyle) işletebi-

80leceği toplumsal üretim araçları haline getirmiştir."
Öyleyse görüyoruz ki, sınıfların evrimine paralel 

olarak (efendiler ve köleler; senyörler ve serfler.), ser-
vetlerin üretimi, dolaşımı, dağılımı koşulları, yani eko-
nomik koşullar evrim gösterir ve ekonomik evrim, adım 
adım ve paralel olarak üretim biçimlerinin evrimini iz-
ler.

VI. ÜRETİM TARZLARI

Öyleyse bunu, üretim biçimleri, yani büyük kü-
çük her çeşit aletin durumu, onların kullanımı, iş yön-
temleri, kısaca, teknik durum, ekonomik koşullar belir-
ler.

"Kapitalist üretimden önce yani ortaçağ-
da, her yerde, emekçilerin kendi üretim araçları 
üzerindeki özel mülkiyetine dayanan küçük üre-

tikçe daha büyük bir önem kazanmalarına olanak verir. 
Bunlar, şatoların yakınlarında, bourg (burjuva adı bura-
dan gelir) denilen kasabalarda toplaşırlar; öte yandan 
ortaçağda, kapitalist üretimden önce, yalnız küçük üre-
tim vardı, ki bu küçük üretimin birinci koşulu, üretici-
nin kendi iş aletlerinin sahibi olması idi. Üretim araçları 
bireye ait bulunuyordu ve ancak bireysel kullanıma göre 
ayarlanmışlardı. Bu bakımdan üretim araçları, sıradan, 
küçük ve sınırlı idiler. Bu üretim araçlarını yoğunlaştır-
mak ve genişletmek, onları modern üretimin güçlü araç-
ları haline dönüştürmek, kapitalist üretimin ve burjuva-
zinin tarihsel rolü idi.

Burjuvazi, "15. yüzyıldan bu yana, basit elbirliği, 
manüfaktür ve modern sanayi olmak üzere, üç evrede 
bunu başarmıştır. Burjuvazi, cüce üretim araçlarını, on-
ları aynı zamanda bireysel üretim araçları olmaktan çı-
karıp, insanların ancak ortaklaşa (elbirliğiyle) işletebi-

80leceği toplumsal üretim araçları haline getirmiştir."
Öyleyse görüyoruz ki, sınıfların evrimine paralel 

olarak (efendiler ve köleler; senyörler ve serfler.), ser-
vetlerin üretimi, dolaşımı, dağılımı koşulları, yani eko-
nomik koşullar evrim gösterir ve ekonomik evrim, adım 
adım ve paralel olarak üretim biçimlerinin evrimini iz-
ler.

VI. ÜRETİM TARZLARI

Öyleyse bunu, üretim biçimleri, yani büyük kü-
çük her çeşit aletin durumu, onların kullanımı, iş yön-
temleri, kısaca, teknik durum, ekonomik koşullar belir-
ler.

"Kapitalist üretimden önce yani ortaçağ-
da, her yerde, emekçilerin kendi üretim araçları 
üzerindeki özel mülkiyetine dayanan küçük üre-

 223Georges Politzer



tim görülüyordu... Çalışma araçları, ... bireyin, 
yalnızca bireysel kullanım için hesaplanmış ça-
lışma araçları idi ... Bu dağınık ve daracık üretim 
araçlarını biraraya toplayıp genişletmek, onları 
bugünkü üretimin güçlü kaldıraçları durumuna 
getirmek [gerekiyordu]. Bireysel atölye yerine, 
yüzlerce ve binlerce insanın elbirliğini egemen-
lik altında bulunduran fabrika geçti. Ve tıpkı ü-
retim araçları gibi, üretim, bir dizi bireysel ey-
lem durumundan, bir dizi toplumsal eylem duru-
muna, ve ürünler de bireysel ürünler durumun-

81dan toplumsal ürünler durumuna dönüştü."

Burada görüyoruz ki, üretim biçimlerinin evrimi, 
üretici güçleri tamamen dönüştürmüştür. Oysa, iş aletle-
ri kolektifleşmiş olmakla birlikte mülkiyet düzeni birey-
sel olarak kalmıştır! Ancak, birçok kişinin ortaklaşa işe 
koyulmasıyla işleyebilen makineler bir tek adamın mül-
kiyeti olarak kaldı. Gene görüyoruz ki: "Üretici güçlerin, 
kendini kapitalistlere de kabul ettiren toplumsal niteli-
ğinin kısmi tanınması. Büyük üretim ve ulaştırma örgen-
liklerinin, önce hisse senetli şirketler, sonra tröstler, en 
sonra da devlet tarafından sahiplenilmesi. Burjuvazi ar-
tık gereksiz bir sınıf olarak görünür; onun tüm toplumsal 

82işlevleri, ücretli görevliler tarafından yerine getirilir".

"Bir yandan, makinelerde rekabetin her 
fabrikatör için zorunlu kıldığı o gittikçe artan sa-
yıda emekçinin yerinden olması ile tamamlanan 
yetkinleşme. Yedek sanayi ordusu. Öte yandan, 
üretimin sınırsız genişlemesi ve rekabet karşı-
sında her fabrikatör için [bunun -ç.] zorunlulu-
ğu. Her iki yandan da, üretken güçlerin işitilme-
miş gelişmesi, arzın talepten fazlalığı, pazarların 
dolup taşması, her on yılda bir bunalımlar, kısır 
döngü: burada, üretim araçlarında ve üründe 

tim görülüyordu... Çalışma araçları, ... bireyin, 
yalnızca bireysel kullanım için hesaplanmış ça-
lışma araçları idi ... Bu dağınık ve daracık üretim 
araçlarını biraraya toplayıp genişletmek, onları 
bugünkü üretimin güçlü kaldıraçları durumuna 
getirmek [gerekiyordu]. Bireysel atölye yerine, 
yüzlerce ve binlerce insanın elbirliğini egemen-
lik altında bulunduran fabrika geçti. Ve tıpkı ü-
retim araçları gibi, üretim, bir dizi bireysel ey-
lem durumundan, bir dizi toplumsal eylem duru-
muna, ve ürünler de bireysel ürünler durumun-

81dan toplumsal ürünler durumuna dönüştü."

Burada görüyoruz ki, üretim biçimlerinin evrimi, 
üretici güçleri tamamen dönüştürmüştür. Oysa, iş aletle-
ri kolektifleşmiş olmakla birlikte mülkiyet düzeni birey-
sel olarak kalmıştır! Ancak, birçok kişinin ortaklaşa işe 
koyulmasıyla işleyebilen makineler bir tek adamın mül-
kiyeti olarak kaldı. Gene görüyoruz ki: "Üretici güçlerin, 
kendini kapitalistlere de kabul ettiren toplumsal niteli-
ğinin kısmi tanınması. Büyük üretim ve ulaştırma örgen-
liklerinin, önce hisse senetli şirketler, sonra tröstler, en 
sonra da devlet tarafından sahiplenilmesi. Burjuvazi ar-
tık gereksiz bir sınıf olarak görünür; onun tüm toplumsal 

82işlevleri, ücretli görevliler tarafından yerine getirilir".

"Bir yandan, makinelerde rekabetin her 
fabrikatör için zorunlu kıldığı o gittikçe artan sa-
yıda emekçinin yerinden olması ile tamamlanan 
yetkinleşme. Yedek sanayi ordusu. Öte yandan, 
üretimin sınırsız genişlemesi ve rekabet karşı-
sında her fabrikatör için [bunun -ç.] zorunlulu-
ğu. Her iki yandan da, üretken güçlerin işitilme-
miş gelişmesi, arzın talepten fazlalığı, pazarların 
dolup taşması, her on yılda bir bunalımlar, kısır 
döngü: burada, üretim araçlarında ve üründe 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
224



fazlalık - orada, işsiz ve geçim araçlarından yok-
sun emekçilerde fazlalık. Ama bu iki üretim ve 
toplumsal esenlik kaldıracı, birlikte işleyeme-
mektedir, çünkü kapitalist üretim tarzı, üretici 
güçleri çalışmaktan ve ürünleri, önce sermayeye 

83dönüşmedikleri sürece, dolaşımdan alıkor."

Toplumsal, ortaklaşa hale gelen iş ile bireysel 
kalan mülkiyet arasında çelişki vardır. O zaman Marks'-
la birlikte diyeceğiz ki:

"Üretici güçlerin gelişmesinin biçimleri 
olan bu ilişkiler, onların engelleri haline gelirler. 

84O zaman bir toplumsal devrim çağı başlar."

VII. UYARILAR

Bu bölümü bitirmeden önce bazı uyarılarda bu-
lunmak ve bu incelemede, daha önce incelemiş olduğu-
muz diyalektiğin bütün temel özelliklerini ve yasalarını 
bulduğumuzu belirtmek gereklidir.

Gerçekten, toplumların tarihini, sınıfların ve 
üretim biçimlerinin tarihini büyük bir hızla izlemiş 
bulunuyoruz. Bu son incelemenin her bölümünün öteki-
lere ne kadar bağımlı olduğunu görüyoruz. Bu tarihin, ö-
zünde, devinmekte, değişmekte olduğunu ve toplumla-
rın evriminin her aşamasında meydana gelen değişmele-
re, bir iç savaşıma, tutucu öğelerle ilerici öğeler arasın-
daki bir savaşıma, her toplumun yıkımı ve yeni bir top-
lumun doğuşu ile sonuçlanan bir savaşıma yolaçtığını 
saptıyoruz. Bu toplumların her birinin, kendinden önce 
gelenden çok ayrı, çok değişik bir temel özelliği, bir ya-
pısı vardır. Bu köklü dönüşümler, kendi başlarına önem-
siz görünen, ama belirli bir noktada, üst üste gelip birik-
meleriyle ani, devrimci bir değişmeye yolaçacak bir du-
rum yaratan olayların birikmesinden sonra meydana ge-

fazlalık - orada, işsiz ve geçim araçlarından yok-
sun emekçilerde fazlalık. Ama bu iki üretim ve 
toplumsal esenlik kaldıracı, birlikte işleyeme-
mektedir, çünkü kapitalist üretim tarzı, üretici 
güçleri çalışmaktan ve ürünleri, önce sermayeye 

83dönüşmedikleri sürece, dolaşımdan alıkor."

Toplumsal, ortaklaşa hale gelen iş ile bireysel 
kalan mülkiyet arasında çelişki vardır. O zaman Marks'-
la birlikte diyeceğiz ki:

"Üretici güçlerin gelişmesinin biçimleri 
olan bu ilişkiler, onların engelleri haline gelirler. 

84O zaman bir toplumsal devrim çağı başlar."

VII. UYARILAR

Bu bölümü bitirmeden önce bazı uyarılarda bu-
lunmak ve bu incelemede, daha önce incelemiş olduğu-
muz diyalektiğin bütün temel özelliklerini ve yasalarını 
bulduğumuzu belirtmek gereklidir.

Gerçekten, toplumların tarihini, sınıfların ve 
üretim biçimlerinin tarihini büyük bir hızla izlemiş 
bulunuyoruz. Bu son incelemenin her bölümünün öteki-
lere ne kadar bağımlı olduğunu görüyoruz. Bu tarihin, ö-
zünde, devinmekte, değişmekte olduğunu ve toplumla-
rın evriminin her aşamasında meydana gelen değişmele-
re, bir iç savaşıma, tutucu öğelerle ilerici öğeler arasın-
daki bir savaşıma, her toplumun yıkımı ve yeni bir top-
lumun doğuşu ile sonuçlanan bir savaşıma yolaçtığını 
saptıyoruz. Bu toplumların her birinin, kendinden önce 
gelenden çok ayrı, çok değişik bir temel özelliği, bir ya-
pısı vardır. Bu köklü dönüşümler, kendi başlarına önem-
siz görünen, ama belirli bir noktada, üst üste gelip birik-
meleriyle ani, devrimci bir değişmeye yolaçacak bir du-
rum yaratan olayların birikmesinden sonra meydana ge-

 225Georges Politzer



lirler.
Öyleyse, burada, diyalektiğin temel özelliklerini 

ve büyük yasalarını yeniden karşımızda buluyoruz, şöy-
le ki:

Şeylerin ve olayların karşılıklı bağımlılığı. Diya-
lektik hareket ve diyalektik değişme. Otodinamizm (öz-
güç), çelişki, karşılıklı etki ve sıçramalı evrim (niceliğin 
niteliğe dönüşmesi).

OKUMA PARÇALARI

Friedrich Engels, “Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Dev-
letin Kökeni”

 Friedrich Engels, “Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel 
Sosyalizm”

YOKLAMA SORULARI

BİRİNCİ BÖLÜM
1. İdealistler tarihi nasıl açıklarlar?
2. Tarihsel materyalizm nedir?
3. 18. yüzyıl materyalistleri tarihi nasıl açıklıyor-

lardı? Bu açıklayış biçiminin yetersizliğini gösteriniz.

İKİNCİ BÖLÜM
1. Sınıflar nereden gelir?
2. Tarihin devindirici güçleri nelerdir?

YAZILI ÖDEV
Marksizm (tarihsel materyalizm); diyalektiği, ta-

rihe nasıl uygular?

lirler.
Öyleyse, burada, diyalektiğin temel özelliklerini 

ve büyük yasalarını yeniden karşımızda buluyoruz, şöy-
le ki:

Şeylerin ve olayların karşılıklı bağımlılığı. Diya-
lektik hareket ve diyalektik değişme. Otodinamizm (öz-
güç), çelişki, karşılıklı etki ve sıçramalı evrim (niceliğin 
niteliğe dönüşmesi).

OKUMA PARÇALARI

Friedrich Engels, “Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Dev-
letin Kökeni”

 Friedrich Engels, “Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel 
Sosyalizm”

YOKLAMA SORULARI

BİRİNCİ BÖLÜM
1. İdealistler tarihi nasıl açıklarlar?
2. Tarihsel materyalizm nedir?
3. 18. yüzyıl materyalistleri tarihi nasıl açıklıyor-

lardı? Bu açıklayış biçiminin yetersizliğini gösteriniz.

İKİNCİ BÖLÜM
1. Sınıflar nereden gelir?
2. Tarihin devindirici güçleri nelerdir?

YAZILI ÖDEV
Marksizm (tarihsel materyalizm); diyalektiği, ta-

rihe nasıl uygular?

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
226



Dipnot

73 Friedrich Engels; Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, Sol 
Yayınları, Ankara 1992, s. 179; ayrıca bkz: 163-165
744 Agy., s.  179
755 Agy, s. 165
76 Agy, s. 166
77 Agy, s. 170
78 

Agy, s.  168
79 Agy, s. 170-171
80 

Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, s. 95
81 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 386
82 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 405
83 Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, s. 101
84 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", s. 23

Dipnot

73 Friedrich Engels; Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, Sol 
Yayınları, Ankara 1992, s. 179; ayrıca bkz: 163-165
744 Agy., s.  179
755 Agy, s. 165
76 Agy, s. 166
77 Agy, s. 170
78 

Agy, s.  168
79 Agy, s. 170-171
80 

Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, s. 95
81 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 386
82 Friedrich Engels, Anti-Dühring, s. 405
83 Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, s. 101
84 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", s. 23

 227Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
228



ALTINCI KISIM
DİYALEKTİK MATERYALİZM VE

İDEOLOJİLER

TEK BÖLÜM
DİYALEKTİK YÖNTEMİN İDEOLOJİLERE 

UYGULANMASI

I. Marksizm için ideolojilerin önemi nedir?

II. İdeoloji nedir? (İdeolojik etken ve 

ideolojik biçimler.)

III.   Ekonomik yapı ve ideolojik yapı
IV. Doğru bilinç ve yanlış bilinç
V. İdeolojik etkenlerin etki ve tepkisi
VI. Diyalektik tahlil yöntemi
VII. İdeolojik savaşımın zorunluluğu
VIII. Vargı

I. MARKSİZM İÇİN İDEOLOJİLERİN ÖNEMİ 
NEDİR?

Marksizm, tarihte fikirlerin rolünü yadsıyan, i-
deolojik etkinin rolünü yadsıyan, yalnızca ekonomik et-
kileri dikkate almak isteyen bir felsefedir, denildiğini 
hep duyarız.

Bu yanlıştır. Marksizm, düşünüşün, sanatın ve fi-
kirlerin, yaşamdaki çok önemli rollerini yadsımaz. Tam 
tersine, bu ideolojik biçimlere özel bir önem verir, ve biz 

ALTINCI KISIM
DİYALEKTİK MATERYALİZM VE

İDEOLOJİLER

TEK BÖLÜM
DİYALEKTİK YÖNTEMİN İDEOLOJİLERE 

UYGULANMASI

I. Marksizm için ideolojilerin önemi nedir?

II. İdeoloji nedir? (İdeolojik etken ve 

ideolojik biçimler.)

III.   Ekonomik yapı ve ideolojik yapı
IV. Doğru bilinç ve yanlış bilinç
V. İdeolojik etkenlerin etki ve tepkisi
VI. Diyalektik tahlil yöntemi
VII. İdeolojik savaşımın zorunluluğu
VIII. Vargı

I. MARKSİZM İÇİN İDEOLOJİLERİN ÖNEMİ 
NEDİR?

Marksizm, tarihte fikirlerin rolünü yadsıyan, i-
deolojik etkinin rolünü yadsıyan, yalnızca ekonomik et-
kileri dikkate almak isteyen bir felsefedir, denildiğini 
hep duyarız.

Bu yanlıştır. Marksizm, düşünüşün, sanatın ve fi-
kirlerin, yaşamdaki çok önemli rollerini yadsımaz. Tam 
tersine, bu ideolojik biçimlere özel bir önem verir, ve biz 

 229Georges Politzer



de, şimdi marksizmin başlangıç ilkelerine ait inceleme-
mizi, diyalektik materyalizm yönteminin ideolojilere 
nasıl uygulandığını inceleyerek bitireceğiz; ideolojile-
rin tarihteki rollerinin ne olduğunu, ideolojik etkenin et-
kisini ve ideolojik biçimin ne olduğunu göreceğiz.

Marksizmin şimdi inceleyeceğimiz bu bölümü; 
bu felsefenin en az, en yanlış bilinen noktasıdır. Bunun 
nedeni de, uzun zaman marksizmin yalnız ekonomi poli-
tiği inceleyen bölümünün işlenmiş ve yayılmış olması-
dır. Böylece bu konu, yalnızca marksizmin oluşturduğu 
büyük "bütün"den keyfi bir biçimde ayrılmakla kalmı-
yor, ama temellerinden de ayrılmış oluyordu; çünkü eko-
nomi politiğin gerçek bir bilim haline getirilmesini sağ-
layan, buna olanak veren, görmüş olduğumuz gibi, diya-
lektik materyalizmin bir uygulaması olan tarihsel mater-
yalizmdir.

Yeri gelmişken bu arada şunu da belirtebiliriz ki, 
böyle bir yol kullanılması daha önceden tanıdığımız ve 
kendimizi kurtarmak için o kadar güçlük çektiğimiz me-
tafizik düşünüşten ileri gelmektedir. Burada, gene yine-
leyelim ki, biz, şeyleri, birbirlerinden ayrı tuttuğumuz, 
onları tekyanlı olarak incelediğimiz ölçüde yanılgılara 
düşeriz.

Öyleyse marksizmin kötü yorumları, ideolojile-
rin tarihteki ve yaşamdaki rolleri üzerinde yeterince du-
rulmamış olmasından ileri gelmektedir. İdeolojiler mark-
sizmden ayrıldı ve bunu yaparken de marksizm, diyalek-
tik materyalizmden, yani kendi kendisinden ayrıldı.

Birkaç yıldan beri, kısmen, binlerce öğrencinin 
marksizm konusundaki bilgilerini borçlu oldukları Paris 
İşçi Üniversitesinin çalışmaları sayesinde, kısmen de 
çalışmaları ve kitapları ile katkıda bulunan aydın arka-
daşlarımızın çalışması sayesinde, marksizmin kendi ger-
çek çehresini ve hakkı olan yeri yeniden kazanmış oldu-
ğunu görmekten çok mutluyuz.

de, şimdi marksizmin başlangıç ilkelerine ait inceleme-
mizi, diyalektik materyalizm yönteminin ideolojilere 
nasıl uygulandığını inceleyerek bitireceğiz; ideolojile-
rin tarihteki rollerinin ne olduğunu, ideolojik etkenin et-
kisini ve ideolojik biçimin ne olduğunu göreceğiz.

Marksizmin şimdi inceleyeceğimiz bu bölümü; 
bu felsefenin en az, en yanlış bilinen noktasıdır. Bunun 
nedeni de, uzun zaman marksizmin yalnız ekonomi poli-
tiği inceleyen bölümünün işlenmiş ve yayılmış olması-
dır. Böylece bu konu, yalnızca marksizmin oluşturduğu 
büyük "bütün"den keyfi bir biçimde ayrılmakla kalmı-
yor, ama temellerinden de ayrılmış oluyordu; çünkü eko-
nomi politiğin gerçek bir bilim haline getirilmesini sağ-
layan, buna olanak veren, görmüş olduğumuz gibi, diya-
lektik materyalizmin bir uygulaması olan tarihsel mater-
yalizmdir.

Yeri gelmişken bu arada şunu da belirtebiliriz ki, 
böyle bir yol kullanılması daha önceden tanıdığımız ve 
kendimizi kurtarmak için o kadar güçlük çektiğimiz me-
tafizik düşünüşten ileri gelmektedir. Burada, gene yine-
leyelim ki, biz, şeyleri, birbirlerinden ayrı tuttuğumuz, 
onları tekyanlı olarak incelediğimiz ölçüde yanılgılara 
düşeriz.

Öyleyse marksizmin kötü yorumları, ideolojile-
rin tarihteki ve yaşamdaki rolleri üzerinde yeterince du-
rulmamış olmasından ileri gelmektedir. İdeolojiler mark-
sizmden ayrıldı ve bunu yaparken de marksizm, diyalek-
tik materyalizmden, yani kendi kendisinden ayrıldı.

Birkaç yıldan beri, kısmen, binlerce öğrencinin 
marksizm konusundaki bilgilerini borçlu oldukları Paris 
İşçi Üniversitesinin çalışmaları sayesinde, kısmen de 
çalışmaları ve kitapları ile katkıda bulunan aydın arka-
daşlarımızın çalışması sayesinde, marksizmin kendi ger-
çek çehresini ve hakkı olan yeri yeniden kazanmış oldu-
ğunu görmekten çok mutluyuz.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
230



II. İDEOLOJİ NEDİR?
(İDEOLOJİK ETKEN VE İDEOLOJİK BİÇİMLER)

İdeolojilerin rolüne ayrılmış olan bu bölüme bir-
kaç tanımlama ile başlayacağız.

İdeoloji dediğimiz şey nedir? İdeoloji diyen, her 
şeyden önce fikir (idee) demektedir. İdeoloji, bir bütün, 
bir teori, bir sistem, hatta bazen yalnızca bir zihniyet o-
luşturan fikirlerin tümüdür.

Marksizm, bir bütünü biçimlendiren ve bütün 
sorunlara çözüm yöntemi sunan bir ideolojidir. Cumhu-
riyetçi bir ideoloji, bir cumhuriyetçinin kafasında 
bulacağımız fikirlerin bütünüdür.

Ama bir ideoloji, yalnızca salt fikirlerin, her tür-
lü duygudan ayrıldığı varsayılacak fikirlerin toplamı de-
ğildir (zaten bu, metafizik bir anlayıştır), bir ideoloji, zo-
runlu olarak, duyguları, gönül yakınlıklarını, hoşlanmaz-
lıkları, umutları, korkuları vb. içerir. Proletarya ideoloji-
sinde, sınıf savaşımının düşünceye dayanan öğeleri ya-
nında, kapitalist düzenin sömürdüklerine karşı, "mahpus-
lara" karşı duyulan dayanışma duygularını da, isyan duy-
gularını da, coşku ve hayranlık duygularını vb. buluruz. 
Bütün bunların hepsi bir ideolojiyi oluşturan şeylerdir.

Şimdi de ideolojik etken denen şeyi görelim: bu, 
ideolojiyi, bir neden olarak ya da etkileme yeteneğinde 
bir şey yapan bir güç olarak anlamaktır ve bunun için de, 
ideolojik etkenin etkisinden sözedilir. Örneğin dinler, he-
saba katmamız gereken birer ideolojik etkendir; hâlâ 
önemli bir biçimde etken olan manevi bir güçleri vardır.

İdeolojik biçim denince ne anlaşılır? Bu deyimle, 
özelleşmiş bir alanda (bilim ve sanat alanında) bir ideo-
loji oluşturan, özel fikirlerden bir bütün anlatılır. Din, 
ahlak, ideolojik biçimlerdir; aynı şekilde, bilim, felsefe, 
edebiyat, sanat, şiir de ideolojik biçimlerdir.

Öyleyse, genellikle ideoloji tarihini, özelikle bü-

II. İDEOLOJİ NEDİR?
(İDEOLOJİK ETKEN VE İDEOLOJİK BİÇİMLER)

İdeolojilerin rolüne ayrılmış olan bu bölüme bir-
kaç tanımlama ile başlayacağız.

İdeoloji dediğimiz şey nedir? İdeoloji diyen, her 
şeyden önce fikir (idee) demektedir. İdeoloji, bir bütün, 
bir teori, bir sistem, hatta bazen yalnızca bir zihniyet o-
luşturan fikirlerin tümüdür.

Marksizm, bir bütünü biçimlendiren ve bütün 
sorunlara çözüm yöntemi sunan bir ideolojidir. Cumhu-
riyetçi bir ideoloji, bir cumhuriyetçinin kafasında 
bulacağımız fikirlerin bütünüdür.

Ama bir ideoloji, yalnızca salt fikirlerin, her tür-
lü duygudan ayrıldığı varsayılacak fikirlerin toplamı de-
ğildir (zaten bu, metafizik bir anlayıştır), bir ideoloji, zo-
runlu olarak, duyguları, gönül yakınlıklarını, hoşlanmaz-
lıkları, umutları, korkuları vb. içerir. Proletarya ideoloji-
sinde, sınıf savaşımının düşünceye dayanan öğeleri ya-
nında, kapitalist düzenin sömürdüklerine karşı, "mahpus-
lara" karşı duyulan dayanışma duygularını da, isyan duy-
gularını da, coşku ve hayranlık duygularını vb. buluruz. 
Bütün bunların hepsi bir ideolojiyi oluşturan şeylerdir.

Şimdi de ideolojik etken denen şeyi görelim: bu, 
ideolojiyi, bir neden olarak ya da etkileme yeteneğinde 
bir şey yapan bir güç olarak anlamaktır ve bunun için de, 
ideolojik etkenin etkisinden sözedilir. Örneğin dinler, he-
saba katmamız gereken birer ideolojik etkendir; hâlâ 
önemli bir biçimde etken olan manevi bir güçleri vardır.

İdeolojik biçim denince ne anlaşılır? Bu deyimle, 
özelleşmiş bir alanda (bilim ve sanat alanında) bir ideo-
loji oluşturan, özel fikirlerden bir bütün anlatılır. Din, 
ahlak, ideolojik biçimlerdir; aynı şekilde, bilim, felsefe, 
edebiyat, sanat, şiir de ideolojik biçimlerdir.

Öyleyse, genellikle ideoloji tarihini, özelikle bü-

 231Georges Politzer



tün bu biçimlerin rolünü incelemek istersek, bu incele-
memizi, ideolojiyi tarihten, yani toplumların yaşamın-
dan ayırarak değil, ideolojinin, etkenlerinin, biçimleri-
nin rolünü toplum içine yerleştirerek ve toplumdan yola 
çıkarak yürüteceğiz.

III. EKONOMİK YAPI VE İDEOLOJİK YAPI

Tarihsel materyalizmi okurken toplumların tari-
hinin şu aşağıdaki zincirleme sıralanışla açıklandığını 
görmüştük: insanlar, tarihi, kendi işleri, eylemleri ile, i-
radelerinin ifadesi olan eylemleri ile yaparlar. İnsanla-
rın iradelerini belirleyen fikirleridir. Gördük ki, insanla-
rın fikirlerini, yani onların ideolojilerini açıklayan şey, 
sınıfların kendilerini ortaya koydukları toplumsal çevre, 
toplumsal ortamdır.

Ayrıca biz gördük ki, ideolojik etken ile toplum-
sal etken arasında, toplumsal savaşımın ifadesi olarak 
ideolojik savaşımda görünen siyasal etken bulunur.

Öyleyse biz, tarihsel materyalizmin ışığında toplu-
mun yapısını araştırırsak, temelde ekonomik yapıyı, son-
ra, onun üstünde, siyasal yapıya dayanan toplumsal ya-
pıyı ve ensonu ideolojik yapıyı göreceğiz.

Biz görüyoruz ki, materyalistler için, ideolojik 
yapı sondur, toplumsal bünyenin tepesidir, oysa, idea-
listler için toplumsal yapı, temeldir.

“Varlıklarının toplumsal üretiminde, 
insanlar aralarında zorunlu, kendi iradelerine 
bağlı olmayan belirli ilişkiler kurarlar; bu üretim 
ilişkileri, onların maddi üretici güçlerinin belirli 
bir gelişme derecesine tekabül eder. Bu üretim i-
lişkilerinin tümü, toplumun ekonomik yapısını, 
belirli toplumsal bilinç şekillerine tekabül eden 
bir hukuki ve siyasal üstyapının üzerinde yüksel-

tün bu biçimlerin rolünü incelemek istersek, bu incele-
memizi, ideolojiyi tarihten, yani toplumların yaşamın-
dan ayırarak değil, ideolojinin, etkenlerinin, biçimleri-
nin rolünü toplum içine yerleştirerek ve toplumdan yola 
çıkarak yürüteceğiz.

III. EKONOMİK YAPI VE İDEOLOJİK YAPI

Tarihsel materyalizmi okurken toplumların tari-
hinin şu aşağıdaki zincirleme sıralanışla açıklandığını 
görmüştük: insanlar, tarihi, kendi işleri, eylemleri ile, i-
radelerinin ifadesi olan eylemleri ile yaparlar. İnsanla-
rın iradelerini belirleyen fikirleridir. Gördük ki, insanla-
rın fikirlerini, yani onların ideolojilerini açıklayan şey, 
sınıfların kendilerini ortaya koydukları toplumsal çevre, 
toplumsal ortamdır.

Ayrıca biz gördük ki, ideolojik etken ile toplum-
sal etken arasında, toplumsal savaşımın ifadesi olarak 
ideolojik savaşımda görünen siyasal etken bulunur.

Öyleyse biz, tarihsel materyalizmin ışığında toplu-
mun yapısını araştırırsak, temelde ekonomik yapıyı, son-
ra, onun üstünde, siyasal yapıya dayanan toplumsal ya-
pıyı ve ensonu ideolojik yapıyı göreceğiz.

Biz görüyoruz ki, materyalistler için, ideolojik 
yapı sondur, toplumsal bünyenin tepesidir, oysa, idea-
listler için toplumsal yapı, temeldir.

“Varlıklarının toplumsal üretiminde, 
insanlar aralarında zorunlu, kendi iradelerine 
bağlı olmayan belirli ilişkiler kurarlar; bu üretim 
ilişkileri, onların maddi üretici güçlerinin belirli 
bir gelişme derecesine tekabül eder. Bu üretim i-
lişkilerinin tümü, toplumun ekonomik yapısını, 
belirli toplumsal bilinç şekillerine tekabül eden 
bir hukuki ve siyasal üstyapının üzerinde yüksel-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
232



diği somut temeli oluşturur [bu, ideolojik şekil-
lenme demektir]. Maddi yaşamın üretim tarzı, ge-
nel olarak toplumsal, siyasal ve entelektüel ya-

85şam sürecini koşullandırır."

Öyleyse biz görüyoruz ki, toplumun temelinde e-
konomik yapı vardır. Buna, (aşağıdaki yapı anlamına ge-
len) altyapı da denir.

Bütün biçimleri, ahlak, din, bilim, şiir, sanat, e-
debiyat gibi bütün biçimleri içine alan ideoloji, üstteki 
yapıyı -ya da (tepedeki yapı anlamına gelen) üstyapıyı 
oluşturur.

Materyalist teorinin gösterdiği gibi, fikirlerimi-
zin şeylerin yansısı olduklarını ve bizim toplumsal varlı-
ğımızın bilinci belirlediğini bildiğimize göre, şimdi ar-
tık, üstyapı, altyapının yansısıdır diyeceğiz.

İşte Engels'in, bunu, bize pek iyi tanıtlayan bir 
örneği:

"Kalvin'in inancı, çağının en gözüpek 
burjuvalarına uygundu. Onun alınyazısı öğretisi, 
rekabete dayalı ticaret dünyasında, başarının ya 
da başarısızlığın bir insanın çalışkanlığına ve 
becerikliliğine değil de, onun denetleyemeyeceği 
koşullara bağlı olduğu olgusunun dinsel dışavu-
rumuydu. Bu koşullar, isteyenin ya da rekabet e-
denin buyruğunda değildir; tersine, bilinmedik 
üstün ekonomik güçlerin lütfuna bağlıdır; ve bu, 
bir ekonomik devrim döneminde, bütün ticari 
merkezlerin ve yolların yerlerini yenilerinin al-
dığı çağda, Hindistan'ın ve Amerika'nın dünyaya 
açıldığı dönemde, ve en kutsal ekonomik imanla-
rın -altının ve gümüşün değeri- sarsılmaya ve yı-
kılmaya başladığı bir dönemde, özellikle doğ-

86ruydu."

diği somut temeli oluşturur [bu, ideolojik şekil-
lenme demektir]. Maddi yaşamın üretim tarzı, ge-
nel olarak toplumsal, siyasal ve entelektüel ya-

85şam sürecini koşullandırır."

Öyleyse biz görüyoruz ki, toplumun temelinde e-
konomik yapı vardır. Buna, (aşağıdaki yapı anlamına ge-
len) altyapı da denir.

Bütün biçimleri, ahlak, din, bilim, şiir, sanat, e-
debiyat gibi bütün biçimleri içine alan ideoloji, üstteki 
yapıyı -ya da (tepedeki yapı anlamına gelen) üstyapıyı 
oluşturur.

Materyalist teorinin gösterdiği gibi, fikirlerimi-
zin şeylerin yansısı olduklarını ve bizim toplumsal varlı-
ğımızın bilinci belirlediğini bildiğimize göre, şimdi ar-
tık, üstyapı, altyapının yansısıdır diyeceğiz.

İşte Engels'in, bunu, bize pek iyi tanıtlayan bir 
örneği:

"Kalvin'in inancı, çağının en gözüpek 
burjuvalarına uygundu. Onun alınyazısı öğretisi, 
rekabete dayalı ticaret dünyasında, başarının ya 
da başarısızlığın bir insanın çalışkanlığına ve 
becerikliliğine değil de, onun denetleyemeyeceği 
koşullara bağlı olduğu olgusunun dinsel dışavu-
rumuydu. Bu koşullar, isteyenin ya da rekabet e-
denin buyruğunda değildir; tersine, bilinmedik 
üstün ekonomik güçlerin lütfuna bağlıdır; ve bu, 
bir ekonomik devrim döneminde, bütün ticari 
merkezlerin ve yolların yerlerini yenilerinin al-
dığı çağda, Hindistan'ın ve Amerika'nın dünyaya 
açıldığı dönemde, ve en kutsal ekonomik imanla-
rın -altının ve gümüşün değeri- sarsılmaya ve yı-
kılmaya başladığı bir dönemde, özellikle doğ-

86ruydu."

 233Georges Politzer



Gerçekte, tüccarlara göre; ekonomik yaşamda ne 
olmaz ki? Tüccarlar rekabet halindedirler. Tüccarlar, 
burjuvalar, bu rekabetten deneyim kazanırlar, bu yarış-
mada yenenler ve yenilenler vardır. Çoğu kez, en işbi-
lenler, en zekiler, rekabetle, çıkagelen ve onları yere se-
ren bir bunalımla yenilmişlerdir. Bu bunalım onlar için 
önceden görülemeyen bir şeydir, hatta onlara kaçınılmaz 
bir alınyazısı gibi gelir. Ve işte gerekçesi olmayan, en az 
kötü olanların bazan bunalımı atlattıkları, bunalımdan 
sonra da yaşayabildikleri fikri, protestan dinine geçiril-
miştir. Bazılarının şans eseri başarıya "erişmeleri", bu 
alınyazısı fikrini besler; o alınyazısı fikri ki, buna göre, 
insanlar, tanrı tarafından, bütün sonsuzluk için saptan-
mış bir yazgıya katlanmak zorundadırlar.

Ekonomik koşulların yansısı olan bu örneğe göre, 
üstyapının, nasıl altyapının yansısı olduğunu görüyoruz.

Bir örnek daha: Sendikalı olmayan, yani siyasal 
bakımdan gelişmemiş iki işçinin zihniyetini alalım; biri, 
işin verimli olduğu çok büyük bir fabrikada, öteki de 
küçük bir zanaatçının yanında çalışıyor olsun. Açıktır 
ki, ikisinin de birbirinden ayrı bir patron anlayışları ola-
caktır. Birine göre patron, kapitalizmin karakteristik, 
yırtıcı sömürücüsüdür; öteki ise, patronu, bir emekçi o-
larak görecektir, elbette halinden memnun, ama emekçi 
ve zorba değil.

Elbette ki onların patronluğu anlayış biçimlerini 
belirleyecek olan, çalışma koşullarının yansısıdır.

Bu örnek, bizi, açık ve kesin olmak için bazı 
uyarmalarda bulunmaya götürdüğü için önemlidir.

IV. DOĞRU BİLİNÇ VE YANLIŞ BİLİNÇ

Az önce, ideolojilerin, toplumun maddi koşulla-
rının yansısı olduğunu, toplumsal varlığın toplumsal bi-
linci belirlediğini söyledik.

Gerçekte, tüccarlara göre; ekonomik yaşamda ne 
olmaz ki? Tüccarlar rekabet halindedirler. Tüccarlar, 
burjuvalar, bu rekabetten deneyim kazanırlar, bu yarış-
mada yenenler ve yenilenler vardır. Çoğu kez, en işbi-
lenler, en zekiler, rekabetle, çıkagelen ve onları yere se-
ren bir bunalımla yenilmişlerdir. Bu bunalım onlar için 
önceden görülemeyen bir şeydir, hatta onlara kaçınılmaz 
bir alınyazısı gibi gelir. Ve işte gerekçesi olmayan, en az 
kötü olanların bazan bunalımı atlattıkları, bunalımdan 
sonra da yaşayabildikleri fikri, protestan dinine geçiril-
miştir. Bazılarının şans eseri başarıya "erişmeleri", bu 
alınyazısı fikrini besler; o alınyazısı fikri ki, buna göre, 
insanlar, tanrı tarafından, bütün sonsuzluk için saptan-
mış bir yazgıya katlanmak zorundadırlar.

Ekonomik koşulların yansısı olan bu örneğe göre, 
üstyapının, nasıl altyapının yansısı olduğunu görüyoruz.

Bir örnek daha: Sendikalı olmayan, yani siyasal 
bakımdan gelişmemiş iki işçinin zihniyetini alalım; biri, 
işin verimli olduğu çok büyük bir fabrikada, öteki de 
küçük bir zanaatçının yanında çalışıyor olsun. Açıktır 
ki, ikisinin de birbirinden ayrı bir patron anlayışları ola-
caktır. Birine göre patron, kapitalizmin karakteristik, 
yırtıcı sömürücüsüdür; öteki ise, patronu, bir emekçi o-
larak görecektir, elbette halinden memnun, ama emekçi 
ve zorba değil.

Elbette ki onların patronluğu anlayış biçimlerini 
belirleyecek olan, çalışma koşullarının yansısıdır.

Bu örnek, bizi, açık ve kesin olmak için bazı 
uyarmalarda bulunmaya götürdüğü için önemlidir.

IV. DOĞRU BİLİNÇ VE YANLIŞ BİLİNÇ

Az önce, ideolojilerin, toplumun maddi koşulla-
rının yansısı olduğunu, toplumsal varlığın toplumsal bi-
linci belirlediğini söyledik.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
234



Bundan, proletaryanın otomatik olarak bir prole-
tarya ideolojisine sahip olması gerektiği sonucu çıkarı-
labilirdi.

Ama böyle bir varsayım gerçeğe uygun düşmez, 
çünkü bir işçi bilincine sahip olmayan işçiler vardır.

Öyleyse yapılacak bir ayrım vardır: İnsanlar be-
lirli koşullar içinde yaşayabilirler, ama onların bu koşul-
lar hakkındaki bilinçleri gerçeğe uygun düşmeyebilir. 
Bu, Engels'in "yanlış bir bilinci olmak" dediği şeydir.

Örnek: Bazı işçiler, ortaçağa, zanaatçılığa doğru 
bir geri dönüş olan lonca öğretisinin etkisi altında kal-
mışlardır. Bu durumda, işçilerin bir yoksulluk bilinci 
vardır, ama bu bilinç, doğru ve gerçek bir bilinç değildir. 
İdeoloji, burada da, elbet toplumsal yaşamın koşulları-
nın yansısıdır; ama bu, doğru, dosdoğru bir yansı değildir.

İnsanların bilinçlerinde, yansı, çoğu kez "tersi-
ne" bir yansıdır. Yoksulluk olgusunu saptamak, toplum-
sal koşulların bir yansısıdır: ama bu yansı, zanaatçılığa 
doğru bir geri dönüşün, sorunu çözümleyeceği [yoksul-
luğu kaldıracağı] düşünüldüğü zaman, yanlış bir yansı 
olur. Demek ki, burada, bir bölümüyle doğru, bir bölü-
müyle yanlış bir bilinç görüyoruz.

Kralcı olan bir işçinin de aynı zamanda hem doğ-
ru hem de yanlış bir bilinci vardır. Doğru, çünkü, o, gör-
düğü, saptadığı yoksulluğu ortadan kaldırmak ister; yan-
lış, çünkü bir kralın bu işi yapabileceğini düşünür. Ve, 
bu işçi, kısaca yanlış düşündüğü için, ideolojisini yanlış 
seçtiği için, her şeye karşın gene de bizim sınıfımızdan 
olduğu halde, bizim için, bir sınıf düşmanı haline gele-
bilir. Bunun gibi, yanlış bir bilinci olmak, kendi gerçek 
koşulu hakkında yanılmak ya da yanıltılmaktır.

Şu halde diyeceğiz ki, ideoloji, yaşam koşulları-
nın yansısıdır, ama yazgının bir yansıması değildir.

Ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki, bize yanlış 
bir bilinç vermek ve yönetici sınıfların ideolojilerinin 

Bundan, proletaryanın otomatik olarak bir prole-
tarya ideolojisine sahip olması gerektiği sonucu çıkarı-
labilirdi.

Ama böyle bir varsayım gerçeğe uygun düşmez, 
çünkü bir işçi bilincine sahip olmayan işçiler vardır.

Öyleyse yapılacak bir ayrım vardır: İnsanlar be-
lirli koşullar içinde yaşayabilirler, ama onların bu koşul-
lar hakkındaki bilinçleri gerçeğe uygun düşmeyebilir. 
Bu, Engels'in "yanlış bir bilinci olmak" dediği şeydir.

Örnek: Bazı işçiler, ortaçağa, zanaatçılığa doğru 
bir geri dönüş olan lonca öğretisinin etkisi altında kal-
mışlardır. Bu durumda, işçilerin bir yoksulluk bilinci 
vardır, ama bu bilinç, doğru ve gerçek bir bilinç değildir. 
İdeoloji, burada da, elbet toplumsal yaşamın koşulları-
nın yansısıdır; ama bu, doğru, dosdoğru bir yansı değildir.

İnsanların bilinçlerinde, yansı, çoğu kez "tersi-
ne" bir yansıdır. Yoksulluk olgusunu saptamak, toplum-
sal koşulların bir yansısıdır: ama bu yansı, zanaatçılığa 
doğru bir geri dönüşün, sorunu çözümleyeceği [yoksul-
luğu kaldıracağı] düşünüldüğü zaman, yanlış bir yansı 
olur. Demek ki, burada, bir bölümüyle doğru, bir bölü-
müyle yanlış bir bilinç görüyoruz.

Kralcı olan bir işçinin de aynı zamanda hem doğ-
ru hem de yanlış bir bilinci vardır. Doğru, çünkü, o, gör-
düğü, saptadığı yoksulluğu ortadan kaldırmak ister; yan-
lış, çünkü bir kralın bu işi yapabileceğini düşünür. Ve, 
bu işçi, kısaca yanlış düşündüğü için, ideolojisini yanlış 
seçtiği için, her şeye karşın gene de bizim sınıfımızdan 
olduğu halde, bizim için, bir sınıf düşmanı haline gele-
bilir. Bunun gibi, yanlış bir bilinci olmak, kendi gerçek 
koşulu hakkında yanılmak ya da yanıltılmaktır.

Şu halde diyeceğiz ki, ideoloji, yaşam koşulları-
nın yansısıdır, ama yazgının bir yansıması değildir.

Ayrıca şunu da belirtmek gerekir ki, bize yanlış 
bir bilinç vermek ve yönetici sınıfların ideolojilerinin 

 235Georges Politzer



sömürülen sınıflar üzerindeki etkisini geliştirmek için, 
elden gelen her şey yapılır. Bizim edindiğimiz yaşam an-
layışının ilk öğeleri, eğitimimiz, öğrenimimiz bize yanlış 
bir bilinç verir. Yaşamla olan bağlarımız, bazılarımızın 
köylü asıllı olması, propaganda, basın ve radyo da za-
man zaman bilincimizi bozarlar.

Buna göre, bizler, biz marksistler için, ideolojik 
çalışmanın son derece büyük önemi vardır. Doğru bir bi-
linç kazanmak için yanlış bilinci yıkmak gerekir ve ide-
olojik çalışma olmadan bu dönüşüm gerçekleşemez.

Demek ki, marksizmi kaderci bir öğreti sayanlar 
ve öyle diyenler haksızdır, çünkü gerçekte biz, ideoloji-
lerin toplumda büyük bir rol oynadığını düşünüyoruz, ve 
marksizm olan bu felsefenin etkili bir alet, etkili bir si-
lah olabilmesi için, onu öğretmek ve öğrenmek gerekti-
ğini düşünüyoruz.

V. İDEOLOJİK ETKENLERİN ETKİ VE TEPKİSİ

Doğru bilinç ve yanlış bilinç örnekleriyle gördük 
ki, fikirleri her zaman yalnızca ekonomi ile açıklamaya 
çalışmamak ve fikirlerin bir etkileri olduğunu yadsıma-
mak gerekir. Böyle bir tutum takınmak marksizmi kötü 
bir biçimde yorumlamak olurdu.

Fikirler, kuşkusuz son tahlilde, ekonomi ile açık-
lanır; ama fikirlerin de kendilerine özgü etkileri vardır.

"... Materyalist tarih anlayışına göre, ta-
rihte belirleyici etken, son tahlilde, maddi yaşa-
mın üretimi ve yeniden üretimidir. Ne Marks, ne 
de ben, hiçbir zaman daha fazlasını dile getirme-
dik. Eğer sonradan, biri çıkıp da, bunun anlamı-
nı, ekonomik etken tek belirleyicidir diyecek ka-
dar zorlarsa, bu ifadeyi, boş, soyut ve saçma bir 
söz haline getirmiş olur. Ekonomik yapı temeldir, 

sömürülen sınıflar üzerindeki etkisini geliştirmek için, 
elden gelen her şey yapılır. Bizim edindiğimiz yaşam an-
layışının ilk öğeleri, eğitimimiz, öğrenimimiz bize yanlış 
bir bilinç verir. Yaşamla olan bağlarımız, bazılarımızın 
köylü asıllı olması, propaganda, basın ve radyo da za-
man zaman bilincimizi bozarlar.

Buna göre, bizler, biz marksistler için, ideolojik 
çalışmanın son derece büyük önemi vardır. Doğru bir bi-
linç kazanmak için yanlış bilinci yıkmak gerekir ve ide-
olojik çalışma olmadan bu dönüşüm gerçekleşemez.

Demek ki, marksizmi kaderci bir öğreti sayanlar 
ve öyle diyenler haksızdır, çünkü gerçekte biz, ideoloji-
lerin toplumda büyük bir rol oynadığını düşünüyoruz, ve 
marksizm olan bu felsefenin etkili bir alet, etkili bir si-
lah olabilmesi için, onu öğretmek ve öğrenmek gerekti-
ğini düşünüyoruz.

V. İDEOLOJİK ETKENLERİN ETKİ VE TEPKİSİ

Doğru bilinç ve yanlış bilinç örnekleriyle gördük 
ki, fikirleri her zaman yalnızca ekonomi ile açıklamaya 
çalışmamak ve fikirlerin bir etkileri olduğunu yadsıma-
mak gerekir. Böyle bir tutum takınmak marksizmi kötü 
bir biçimde yorumlamak olurdu.

Fikirler, kuşkusuz son tahlilde, ekonomi ile açık-
lanır; ama fikirlerin de kendilerine özgü etkileri vardır.

"... Materyalist tarih anlayışına göre, ta-
rihte belirleyici etken, son tahlilde, maddi yaşa-
mın üretimi ve yeniden üretimidir. Ne Marks, ne 
de ben, hiçbir zaman daha fazlasını dile getirme-
dik. Eğer sonradan, biri çıkıp da, bunun anlamı-
nı, ekonomik etken tek belirleyicidir diyecek ka-
dar zorlarsa, bu ifadeyi, boş, soyut ve saçma bir 
söz haline getirmiş olur. Ekonomik yapı temeldir, 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
236



ama üstyapının çeşitli bölümleri ... de tarihsel 
savaşımların akışı üzerinde etki yaparlar ve bir-
çok durumda ağır basarak, bu savaşımın biçimi-
ni, belirlerler. Bütün bu etkenlerin etkileri ve 
tepkileri vardır, öyle ki ekonomik hareket, bütün 
bu etkenlerin bağrında, sonunda, bir zorunluluk 
olarak, sonsuz bir raslantılar yığını arasından 

87kendine yolaçmaya başlar."

Böylece, görüyoruz ki, ekonomiyi araştırmadan 
önce her şeyi incelememiz gerekir ve, son tahlilde ne-
den, gene ekonomi ise de, ekonominin tek neden olmadı-
ğını akılda tutmak gerekir.

İdeolojiler, ekonomik koşulların yansıları ve et-
kileridir; ama ideolojiler ile ekonomi arasındaki ilişki, 
basit bir ilişki değildir, çünkü, biz, altyapı üzerinde ide-
olojilerin karşılıklı bir etkisi olduğunu görüyoruz.

Örneğin, Fransa'da, 6 Şubat 1934'ten sonra 
gelişen yığın hareketini, yazdıklarımızı kanıtlamak için, 
en az iki görünüş altında inceleyeceğiz:

1. Bazıları bu akımın nedenini, ekonomik buna-
lım olarak açıklıyorlar. Bu, materyalist ama tekyanlı bir 
açıklamadır. Bu açıklama, yalnızca tek etkeni, burada 
bunalım olan ekonomik etkeni dikkate alıyor.

2. Öyleyse, düşünüş tarzı, kısmen doğrudur; a-
ma insanların ne düşündüğünü, yani ideolojiyi bir etken 
olarak açıklaması koşuluyla. Evet, bu yığınsal akımda, 
insanlar "anti-faşist"tir, işte ideolojik etken. Ve eğer in-
sanlar anti-faşist iseler; bu, Halk Cephesinin doğmasına 
yolaçan propaganda sayesindedir. Ama, bu propaganda-
nın etkili olması için elverişli bir temel, bir taban 
gerekiyordu ve 1936'da yapılabilmiş olan şey, 1932'de 
olanaklı değildi. Son olarak, bu yığın hareketinin ve o-
nun ideolojisinin başlattığı toplumsal savaşımın, sonra-
dan, ekonomiyi nasıl etkilediğini de biliyoruz.

ama üstyapının çeşitli bölümleri ... de tarihsel 
savaşımların akışı üzerinde etki yaparlar ve bir-
çok durumda ağır basarak, bu savaşımın biçimi-
ni, belirlerler. Bütün bu etkenlerin etkileri ve 
tepkileri vardır, öyle ki ekonomik hareket, bütün 
bu etkenlerin bağrında, sonunda, bir zorunluluk 
olarak, sonsuz bir raslantılar yığını arasından 

87kendine yolaçmaya başlar."

Böylece, görüyoruz ki, ekonomiyi araştırmadan 
önce her şeyi incelememiz gerekir ve, son tahlilde ne-
den, gene ekonomi ise de, ekonominin tek neden olmadı-
ğını akılda tutmak gerekir.

İdeolojiler, ekonomik koşulların yansıları ve et-
kileridir; ama ideolojiler ile ekonomi arasındaki ilişki, 
basit bir ilişki değildir, çünkü, biz, altyapı üzerinde ide-
olojilerin karşılıklı bir etkisi olduğunu görüyoruz.

Örneğin, Fransa'da, 6 Şubat 1934'ten sonra 
gelişen yığın hareketini, yazdıklarımızı kanıtlamak için, 
en az iki görünüş altında inceleyeceğiz:

1. Bazıları bu akımın nedenini, ekonomik buna-
lım olarak açıklıyorlar. Bu, materyalist ama tekyanlı bir 
açıklamadır. Bu açıklama, yalnızca tek etkeni, burada 
bunalım olan ekonomik etkeni dikkate alıyor.

2. Öyleyse, düşünüş tarzı, kısmen doğrudur; a-
ma insanların ne düşündüğünü, yani ideolojiyi bir etken 
olarak açıklaması koşuluyla. Evet, bu yığınsal akımda, 
insanlar "anti-faşist"tir, işte ideolojik etken. Ve eğer in-
sanlar anti-faşist iseler; bu, Halk Cephesinin doğmasına 
yolaçan propaganda sayesindedir. Ama, bu propaganda-
nın etkili olması için elverişli bir temel, bir taban 
gerekiyordu ve 1936'da yapılabilmiş olan şey, 1932'de 
olanaklı değildi. Son olarak, bu yığın hareketinin ve o-
nun ideolojisinin başlattığı toplumsal savaşımın, sonra-
dan, ekonomiyi nasıl etkilediğini de biliyoruz.

237Georges Politzer



Bu örnekte görüyoruz ki, toplumsal koşulların 
yansısı olan ideoloji, sırasında, olayların bir nedeni olur.

"Siyasete, hukuka, felsefeye, dine, edebi-
yata ve sanata ilişkin gelişme vb., ekonomik ge-
lişmeye dayanır. Ama bunların hepsi de birbirle-
ri üzerinde ve keza ekonomik temel üzerinde etki 
yaparlar. Böyle oluşu ekonomik durumun tek et-
kin neden, bütün geri kalanın ise ancak edilgin 
bir etki olmasından dolayı değildir: Tersine, son 
tahlilde, her zaman üstün gelen ekonomik zorun-

88luluk temeli üzerinde karşılıklı etki vardır."

Bunun gibi, örneğin "Miras hukukunun temeli, 
ailenin gelişim aşamasının eşitliğini varsayan ekonomik 
bir temeldir. Bununla birlikte, örneğin, vasiyette bulun-
manın, İngiltere'de mutlak serbest oluşu, Fransa'da ise 
çok kısıtlanmış bulunması, bunun, bütün özellikleriyle, 
yalnızca ekonomik nedenlerden olduğunu kanıtlamaya 
yetmeyecektir. Ama, her ikisi de çok önemli bir oranda, 
servetin bölüşülmesini etkilemeleri bakımından ekono-

89mi üzerinde etkili olurlar".
Daha güncel bir örnek olarak, vergileri alalım. 

Her birimizin vergiler üzerinde bir fikri vardır. Zengin-
ler vergilerini azaltmak isterler ve dolaylı vergilerden 
yanadırlar; emekçiler ve orta sınıflar, tersine, dolaysız 
ve kazançla birlikte artan vergilere dayanan bir maliye 
sistemi isterler. İşte böylece, kapitalizm tarafından ver-
giye bağlı olarak yaratılan ve bizim düşüncemiz haline 
gelen vergi hakkındaki fikrimizin kaynağı, bu ideolojik 
etkenin kaynağı, ekonomik durumda bulunur. Zenginler, 
kendi ayrıcalıklarını korumak isterler ve vergilendirme-
nin bugünkü biçimini olduğu gibi korumak ve yasaları 
bu doğrultuda güçlendirmek için savaşım verirler. Oysa, 
fikirlerden gelen yasalar, ekonomi üzerinde etkili olur-

Bu örnekte görüyoruz ki, toplumsal koşulların 
yansısı olan ideoloji, sırasında, olayların bir nedeni olur.

"Siyasete, hukuka, felsefeye, dine, edebi-
yata ve sanata ilişkin gelişme vb., ekonomik ge-
lişmeye dayanır. Ama bunların hepsi de birbirle-
ri üzerinde ve keza ekonomik temel üzerinde etki 
yaparlar. Böyle oluşu ekonomik durumun tek et-
kin neden, bütün geri kalanın ise ancak edilgin 
bir etki olmasından dolayı değildir: Tersine, son 
tahlilde, her zaman üstün gelen ekonomik zorun-

88luluk temeli üzerinde karşılıklı etki vardır."

Bunun gibi, örneğin "Miras hukukunun temeli, 
ailenin gelişim aşamasının eşitliğini varsayan ekonomik 
bir temeldir. Bununla birlikte, örneğin, vasiyette bulun-
manın, İngiltere'de mutlak serbest oluşu, Fransa'da ise 
çok kısıtlanmış bulunması, bunun, bütün özellikleriyle, 
yalnızca ekonomik nedenlerden olduğunu kanıtlamaya 
yetmeyecektir. Ama, her ikisi de çok önemli bir oranda, 
servetin bölüşülmesini etkilemeleri bakımından ekono-

89mi üzerinde etkili olurlar".
Daha güncel bir örnek olarak, vergileri alalım. 

Her birimizin vergiler üzerinde bir fikri vardır. Zengin-
ler vergilerini azaltmak isterler ve dolaylı vergilerden 
yanadırlar; emekçiler ve orta sınıflar, tersine, dolaysız 
ve kazançla birlikte artan vergilere dayanan bir maliye 
sistemi isterler. İşte böylece, kapitalizm tarafından ver-
giye bağlı olarak yaratılan ve bizim düşüncemiz haline 
gelen vergi hakkındaki fikrimizin kaynağı, bu ideolojik 
etkenin kaynağı, ekonomik durumda bulunur. Zenginler, 
kendi ayrıcalıklarını korumak isterler ve vergilendirme-
nin bugünkü biçimini olduğu gibi korumak ve yasaları 
bu doğrultuda güçlendirmek için savaşım verirler. Oysa, 
fikirlerden gelen yasalar, ekonomi üzerinde etkili olur-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
238



lar, çünkü küçük ticareti, zanaatçıları öldürür ve kapita-
list yoğunlaşmayı çabuklaştırırlar.

Şu halde görüyoruz ki, ekonomik koşullar, fikir-
leri doğurur, ama fikirler de ekonomik koşullarda deği-
şiklikler yaratır ve işte ilişkilerin bu karşılıklı oluşlarını 
dikkate alırsak, ideolojileri, bütün ideolojileri incele-
mek gerektiğini anlarız; ve ancak son tahlilde, köke inil-
diğinde, ekonomik zorunlulukların her zaman üstün gel-
diğini görürüz.

Biliyoruz ki, ideolojileri savunmak, hiç olmazsa 
yaymak, yazarların ve düşünürlerin özel görevidir. Onla-
rın düşünceleri ve yazıları, temel özelliklere her zaman 
pek sahip değildir, ama gerçekte, basit bir masal ya da 
öykü niteliğindeki yazılarda bile, her zaman ideolojik 
bir tahlil buluruz. Bu tahlili yapmak pek ince bir işlem-
dir ve bizim, bunu, çok büyük bir ihtiyatla yapmamız 
gerekir. Şimdi büyük bir yardımı dokunacak olan bir 
diyalektik tahlil örneği göstereceğiz, ama mekanikçi ol-
mamaya çok dikkat etmeli ve açıklanamaz olanı açıkla-
mak için çabalamamalıdır.

VI. DİYALEKTİK TAHLİL YÖNTEMİ

Diyalektik yöntemi iyi uygulamak için, çok şey 
bilmek gerekir, ve tahlilini yapacağımız şeyin konusu 
bilinmiyorsa, bunun inceden inceye araştırılması gere-
kir, yoksa basit yargılama karikatürleri yapmaya varılır.

Bir kitabın ya da bir edebiyat yazısının diyalek-
tik tahlilinde kullanılmak üzere, başka konulara da uy-
gulanabilecek bir yöntem göstereceğiz.

a) İlkin tahlil edilecek kitap ya da öykünün içeri-
ğine dikkat etmek gerekir. Bu, tüm toplumsal sorunlar-
dan bağımsız olarak incelenmelidir, çünkü her şey, sınıf 
savaşımından ve ekonomik koşullardan gelmez.

Edebiyata ilişkin etkiler vardır ve biz bunları 

lar, çünkü küçük ticareti, zanaatçıları öldürür ve kapita-
list yoğunlaşmayı çabuklaştırırlar.

Şu halde görüyoruz ki, ekonomik koşullar, fikir-
leri doğurur, ama fikirler de ekonomik koşullarda deği-
şiklikler yaratır ve işte ilişkilerin bu karşılıklı oluşlarını 
dikkate alırsak, ideolojileri, bütün ideolojileri incele-
mek gerektiğini anlarız; ve ancak son tahlilde, köke inil-
diğinde, ekonomik zorunlulukların her zaman üstün gel-
diğini görürüz.

Biliyoruz ki, ideolojileri savunmak, hiç olmazsa 
yaymak, yazarların ve düşünürlerin özel görevidir. Onla-
rın düşünceleri ve yazıları, temel özelliklere her zaman 
pek sahip değildir, ama gerçekte, basit bir masal ya da 
öykü niteliğindeki yazılarda bile, her zaman ideolojik 
bir tahlil buluruz. Bu tahlili yapmak pek ince bir işlem-
dir ve bizim, bunu, çok büyük bir ihtiyatla yapmamız 
gerekir. Şimdi büyük bir yardımı dokunacak olan bir 
diyalektik tahlil örneği göstereceğiz, ama mekanikçi ol-
mamaya çok dikkat etmeli ve açıklanamaz olanı açıkla-
mak için çabalamamalıdır.

VI. DİYALEKTİK TAHLİL YÖNTEMİ

Diyalektik yöntemi iyi uygulamak için, çok şey 
bilmek gerekir, ve tahlilini yapacağımız şeyin konusu 
bilinmiyorsa, bunun inceden inceye araştırılması gere-
kir, yoksa basit yargılama karikatürleri yapmaya varılır.

Bir kitabın ya da bir edebiyat yazısının diyalek-
tik tahlilinde kullanılmak üzere, başka konulara da uy-
gulanabilecek bir yöntem göstereceğiz.

a) İlkin tahlil edilecek kitap ya da öykünün içeri-
ğine dikkat etmek gerekir. Bu, tüm toplumsal sorunlar-
dan bağımsız olarak incelenmelidir, çünkü her şey, sınıf 
savaşımından ve ekonomik koşullardan gelmez.

Edebiyata ilişkin etkiler vardır ve biz bunları 

 239Georges Politzer



hesaba katmak zorundayız. Yapıtın, herhangi bir "edebi 
okul"dan olup olmadığı aranır. İdeolojilerin iç gelişme-
lerini dikkate almak gerekir. Kolaylık bakımından, tah-
lil edilecek konunun bir özetini yapmak ve göze çarpan 
noktaları not etmek iyi olur.

b) Sonra olayın kahramanları olan toplumsal tip-
ler gözönüne alınır. Bu tiplerin ait bulundukları sınıflar 
aranır, kişilerin davranışı incelenir ve romanda geçen o-
layların herhangi bir biçimde toplumsal bir görüş açısı-
na bağlanıp bağlanamayacağına bakılır.

Bu olanaklı değilse, eğer bunu yapmak akla uy-
gun gelmiyorsa, uydurmaktansa, tahlilden vazgeçmek 
daha iyi olur. Hiçbir zaman uydurma bir açıklama yap-
mamalıdır.

c) Olayda hangi sınıf ya da sınıflar olduğu sap-
tandığı zaman, ekonomik temel, yani romanın konusu-
nun geçtiği anda üretim araçlarının ve üretim tarzının 
neler olduğu araştırılmalıdır.

Eğer, örneğin, olay, günümüzde geçiyorsa, eko-
nomi, kapitalizmdir. Zamanımızda, kapitalizmi eleşti-
ren, ona karşı savaşan pek çok öykü ve roman görülmek-
tedir. Ama kapitalizme karşı çıkmanın iki biçimi vardır:

1. İleriye dönük devrimci olarak.
2. Geçmişe dönmek isteyen gerici olarak ve çağ-

daş romanlarda da sık sık bu biçimle karşılaşılmaktadır: 
bu romanlarda geçmiş zamana özlem duyulmaktadır.

d) Bütün bunları kavradıktan sonra, artık ideolo-
jiyi araştırabiliriz, yani fikirler, duygular nelerdir, yaza-
rın düşünüş biçimi nedir, ona bakabiliriz. İdeolojiyi a-
raştırırken, onun oynadığı rolü, ideolojinin bu kitabı o-
kuyanların düşüncesi üzerinde yaratacağı etkiyi düşü-
neceğiz.

e) Bunun üzerine, artık tahlilimizin vardığı sonu-
cu bildirebilir, ve falan öykünün ya da romanın falan za-
manda ne için yazılmış olduğunu söyleyebiliriz. Kitabın 

hesaba katmak zorundayız. Yapıtın, herhangi bir "edebi 
okul"dan olup olmadığı aranır. İdeolojilerin iç gelişme-
lerini dikkate almak gerekir. Kolaylık bakımından, tah-
lil edilecek konunun bir özetini yapmak ve göze çarpan 
noktaları not etmek iyi olur.

b) Sonra olayın kahramanları olan toplumsal tip-
ler gözönüne alınır. Bu tiplerin ait bulundukları sınıflar 
aranır, kişilerin davranışı incelenir ve romanda geçen o-
layların herhangi bir biçimde toplumsal bir görüş açısı-
na bağlanıp bağlanamayacağına bakılır.

Bu olanaklı değilse, eğer bunu yapmak akla uy-
gun gelmiyorsa, uydurmaktansa, tahlilden vazgeçmek 
daha iyi olur. Hiçbir zaman uydurma bir açıklama yap-
mamalıdır.

c) Olayda hangi sınıf ya da sınıflar olduğu sap-
tandığı zaman, ekonomik temel, yani romanın konusu-
nun geçtiği anda üretim araçlarının ve üretim tarzının 
neler olduğu araştırılmalıdır.

Eğer, örneğin, olay, günümüzde geçiyorsa, eko-
nomi, kapitalizmdir. Zamanımızda, kapitalizmi eleşti-
ren, ona karşı savaşan pek çok öykü ve roman görülmek-
tedir. Ama kapitalizme karşı çıkmanın iki biçimi vardır:

1. İleriye dönük devrimci olarak.
2. Geçmişe dönmek isteyen gerici olarak ve çağ-

daş romanlarda da sık sık bu biçimle karşılaşılmaktadır: 
bu romanlarda geçmiş zamana özlem duyulmaktadır.

d) Bütün bunları kavradıktan sonra, artık ideolo-
jiyi araştırabiliriz, yani fikirler, duygular nelerdir, yaza-
rın düşünüş biçimi nedir, ona bakabiliriz. İdeolojiyi a-
raştırırken, onun oynadığı rolü, ideolojinin bu kitabı o-
kuyanların düşüncesi üzerinde yaratacağı etkiyi düşü-
neceğiz.

e) Bunun üzerine, artık tahlilimizin vardığı sonu-
cu bildirebilir, ve falan öykünün ya da romanın falan za-
manda ne için yazılmış olduğunu söyleyebiliriz. Kitabın 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
240



(çoğu kez yazarının bilincine varmadığı) niyetlerini açı-
ğa vurabilir, duruma göre yerebilir ya da övebiliriz.

Bu tahlil yöntemi uygulanırken, ancak buraya 
kadar söylediklerimizin tümü anımsanırsa, iyi bir yön-
tem olabilir. Şunu çok iyi akılda tutmak gerekir ki, diya-
lektik, her ne kadar bize yeni şeyleri anlama, kavrama 
biçimi getiriyorsa da, gene diyalektik, şeylerden sözede-
bilmek ve onları tahlil edebilmek için, onların çok iyi bi-
linmesini ister.

Şu halde, şimdi artık yöntemimizin ne olduğunu 
gördükten sonra, incelemelerimizde, militan yaşamı-
mızda ve kişisel yaşamımızda, şeyleri, durgun, hareket-
siz bir durumda değil ama hareketleri içinde, değişme-
leri içinde, çelişkileri içinde ve tarihsel anlamları içinde 
görmemiz ve gene şeyleri tekyanlı değil, bütün yönleri, 
bütün görünümleriyle görmemiz ve incelememiz gerekir. 
Kısacası, her yerde ve her zaman diyalektik düşünüşü 
uygulamamız gerekir.

VII. İDEOLOJİK SAVAŞIMIN ZORUNLULUĞU

Şimdi artık, diyalektik materyalizmin, Marx ve 
Engels tarafından kurulup Lenin tarafından geliştirilen 
materyalizmin çağdaş biçiminin ne olduğunu daha iyi 
biliyoruz. Bu kitabımızda, özellikle Marks ve Engels'in 
metinlerinden yararlandık, ama Lenin'in felsefe konu-
sundaki yapıtının da çok önemli olduğunu belirtmeden 

90 bu dersleri tamamlayamayız. Bunun içindir ki, bugün 
marksizm-leninizmden sözedilmektedir.

Marksizm-leninizm ve diyalektik materyalizm çö-
zülmezcesine birleşmişlerdir ve ancak diyalektik mater-
yalizm bilgisi marksizm-leninizmin tüm genişliğinin, 
tüm değerinin, bütün zenginliğinin ölçülebilmesine ola-
nak verir. Bu, bizi, bir militan ancak bu öğretinin tümü-
nü biliyorsa, gerçekten ideolojik olarak silahlanmıştır 

(çoğu kez yazarının bilincine varmadığı) niyetlerini açı-
ğa vurabilir, duruma göre yerebilir ya da övebiliriz.

Bu tahlil yöntemi uygulanırken, ancak buraya 
kadar söylediklerimizin tümü anımsanırsa, iyi bir yön-
tem olabilir. Şunu çok iyi akılda tutmak gerekir ki, diya-
lektik, her ne kadar bize yeni şeyleri anlama, kavrama 
biçimi getiriyorsa da, gene diyalektik, şeylerden sözede-
bilmek ve onları tahlil edebilmek için, onların çok iyi bi-
linmesini ister.

Şu halde, şimdi artık yöntemimizin ne olduğunu 
gördükten sonra, incelemelerimizde, militan yaşamı-
mızda ve kişisel yaşamımızda, şeyleri, durgun, hareket-
siz bir durumda değil ama hareketleri içinde, değişme-
leri içinde, çelişkileri içinde ve tarihsel anlamları içinde 
görmemiz ve gene şeyleri tekyanlı değil, bütün yönleri, 
bütün görünümleriyle görmemiz ve incelememiz gerekir. 
Kısacası, her yerde ve her zaman diyalektik düşünüşü 
uygulamamız gerekir.

VII. İDEOLOJİK SAVAŞIMIN ZORUNLULUĞU

Şimdi artık, diyalektik materyalizmin, Marx ve 
Engels tarafından kurulup Lenin tarafından geliştirilen 
materyalizmin çağdaş biçiminin ne olduğunu daha iyi 
biliyoruz. Bu kitabımızda, özellikle Marks ve Engels'in 
metinlerinden yararlandık, ama Lenin'in felsefe konu-
sundaki yapıtının da çok önemli olduğunu belirtmeden 

90 bu dersleri tamamlayamayız. Bunun içindir ki, bugün 
marksizm-leninizmden sözedilmektedir.

Marksizm-leninizm ve diyalektik materyalizm çö-
zülmezcesine birleşmişlerdir ve ancak diyalektik mater-
yalizm bilgisi marksizm-leninizmin tüm genişliğinin, 
tüm değerinin, bütün zenginliğinin ölçülebilmesine ola-
nak verir. Bu, bizi, bir militan ancak bu öğretinin tümü-
nü biliyorsa, gerçekten ideolojik olarak silahlanmıştır 

 241Georges Politzer



demeye götürür.
Bunu çok iyi anlamış olan burjuvazi, her çareye 

başvurarak, işçilerin bilincine kendi ideolojisini 
sokmaya çalışır. Marksizm-leninizmin en az bilinen ya-
nının diyalektik materyalizm olduğunu çok iyi bilerek, 
burjuvazi, ona karşı bir susma kampanyası düzenlemiş-
tir. Resmi öğretimin böyle bir yöntemden habersiz oldu-
ğunu ve okullarda ve üniversitelerde öğretimin yüz yıl 
önce yapıldığı gibi sürdürüldüğünü görmek acıdır.

Eskiden, metafizik yöntemin, diyalektik yönte-
me egemen durumda oluşu, gördüğümüz gibi, insanların 
bilgisizliği yüzündendi. Bugün, bilim, diyalektik yönte-
min bilimsel araştırmalara uygun gelen yöntem olduğu-
nu tanıtlamanın yollarını vermiştir bize, ve çocuklarımı-
za bilgisizlikten ileri gelen bir yöntemle düşünmeyi ve 
incelemeyi öğretmek utanılacak bir şeydir.

Bilginler, bilimsel araştırmalarında, bilimlerin 
karşılıklı içiçe geçişini ve birbirini etkileyişini hesaba 
katmaksızın kendi uzmanlık alanlarında artık inceleme-
ler yapamıyorlar ve bu yüzden bilinçsiz olarak diyalekti-
ğin bir bölümünü uyguluyorlarsa da, metafizik düşünüş 
biçimlerini sık sık işin içine sokmadan edemiyorlar. İn-
sanlığa büyük şeyler veren bilginler -idealist ve dinsel i-
nanca sahip olan Pasteur'ü, Branly'yi anımsayalım-, eğer 
diyalektik bir kafa yapısına, bir düşünüşe sahip olsalar-
dı, daha büyük ilerlemeler gerçekleştirmeyecekler miy-
di ya da gerçekleştirilmesine olanak hazırlamayacaklar 
mıydı?

Ama marksizm-leninizme karşı savaşımın, bu sus-
ma kampanyasından daha da tehlikeli olan bir biçimi var-
dır: bu da burjuvazinin bizzat işçi hareketinin içinde dü-
zenlemeye çalıştığı kalpazanlıklardır. Şu sıralarda ken-
dilerini "marksist" diye sunan, ve marksizmi "yenilemek", 
"gençleştirmek" iddiasında olan sayısız "teorisyenler"in 
açılıp serpildiklerini görüyoruz. Bu türden kampanyalar, 

demeye götürür.
Bunu çok iyi anlamış olan burjuvazi, her çareye 

başvurarak, işçilerin bilincine kendi ideolojisini 
sokmaya çalışır. Marksizm-leninizmin en az bilinen ya-
nının diyalektik materyalizm olduğunu çok iyi bilerek, 
burjuvazi, ona karşı bir susma kampanyası düzenlemiş-
tir. Resmi öğretimin böyle bir yöntemden habersiz oldu-
ğunu ve okullarda ve üniversitelerde öğretimin yüz yıl 
önce yapıldığı gibi sürdürüldüğünü görmek acıdır.

Eskiden, metafizik yöntemin, diyalektik yönte-
me egemen durumda oluşu, gördüğümüz gibi, insanların 
bilgisizliği yüzündendi. Bugün, bilim, diyalektik yönte-
min bilimsel araştırmalara uygun gelen yöntem olduğu-
nu tanıtlamanın yollarını vermiştir bize, ve çocuklarımı-
za bilgisizlikten ileri gelen bir yöntemle düşünmeyi ve 
incelemeyi öğretmek utanılacak bir şeydir.

Bilginler, bilimsel araştırmalarında, bilimlerin 
karşılıklı içiçe geçişini ve birbirini etkileyişini hesaba 
katmaksızın kendi uzmanlık alanlarında artık inceleme-
ler yapamıyorlar ve bu yüzden bilinçsiz olarak diyalekti-
ğin bir bölümünü uyguluyorlarsa da, metafizik düşünüş 
biçimlerini sık sık işin içine sokmadan edemiyorlar. İn-
sanlığa büyük şeyler veren bilginler -idealist ve dinsel i-
nanca sahip olan Pasteur'ü, Branly'yi anımsayalım-, eğer 
diyalektik bir kafa yapısına, bir düşünüşe sahip olsalar-
dı, daha büyük ilerlemeler gerçekleştirmeyecekler miy-
di ya da gerçekleştirilmesine olanak hazırlamayacaklar 
mıydı?

Ama marksizm-leninizme karşı savaşımın, bu sus-
ma kampanyasından daha da tehlikeli olan bir biçimi var-
dır: bu da burjuvazinin bizzat işçi hareketinin içinde dü-
zenlemeye çalıştığı kalpazanlıklardır. Şu sıralarda ken-
dilerini "marksist" diye sunan, ve marksizmi "yenilemek", 
"gençleştirmek" iddiasında olan sayısız "teorisyenler"in 
açılıp serpildiklerini görüyoruz. Bu türden kampanyalar, 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
242



en çok, marksizmin en az bilinen yönlerini, özellikle de 
materyalist felsefeyi dayanak noktası olarak seçiyorlar.

Böylece, örneğin, marksizmi, devrimci eylem 
anlayışı olarak kabul ettiklerini, ama genel bir dünya 
anlayışı olarak kabul etmediklerini açıklayan insanlar 
ortaya çıkıyor. Bunlar, pekala, materyalist felsefeyi ka-
bul etmeden de marksist olunabileceğini bildiriyorlar! 
Bu genel tutuma uygun olarak çeşitli yolsuzluk girişim-
leri gelişiyor. Kendilerine hep marksist diyen kişiler, 
marksizmin kendi temeli ile, yani materyalist felsefe ile 
bağdaşmaz anlayışları marksizme sokmak istiyorlar. 
Geçmişte bu çeşit girişimlere tanık olunmuştur. Lenin, 
“Materyalizm ve Ampiryokritisizm” adlı kitabını bu gibi 
girişimlere karşı yazmıştır. Bugün de, marksizmin geniş 
yayılma döneminde, bu girişimlerin yeniden doğuşuna 
ve çoğalmasına tanık olunmaktadır. Eğer marksizmin 
gerçek felsefesini bilmezsek, marksizmin kesinlikle fel-
sefi yönüne saldıran bu gibi girişimleri nasıl tanıyabilir, 
nasıl gerçek yüzlerini meydana çıkarabiliriz?

VIII. VARGI

Neyse ki, birkaç yıldan beri, özellikle işçi sınıfı 
içinde, marksizmin bir bütün olarak incelenmesine doğ-
ru yaman bir itilim, özellikle de materyalist felsefenin 
incelenmesine gittikçe artan bir ilgi görülmektedir. Bu, 
bugünkü durumda, işçi sınıfının, materyalist felsefenin 
okunup öğrenilmesi gereğinden yana, başlangıçta ileri 
sürdüğümüz nedenlerin haklı olduklarını çok iyi anladı-
ğını gösteren bir belirtidir. İşçiler, kendi özel deneyimle-
riyle, pratiğin teoriye bağlanması zorunluluğunu, aynı 
zamanda da teorik çalışmayı olabildiği kadar ilerilere 
götürmek zorunluluğunu öğrenmişlerdir. Her militanın 
görevi, bu akımı güçlendirmek ve ona doğru bir yönelim 
ve doğru bir içerik vermektir.

en çok, marksizmin en az bilinen yönlerini, özellikle de 
materyalist felsefeyi dayanak noktası olarak seçiyorlar.

Böylece, örneğin, marksizmi, devrimci eylem 
anlayışı olarak kabul ettiklerini, ama genel bir dünya 
anlayışı olarak kabul etmediklerini açıklayan insanlar 
ortaya çıkıyor. Bunlar, pekala, materyalist felsefeyi ka-
bul etmeden de marksist olunabileceğini bildiriyorlar! 
Bu genel tutuma uygun olarak çeşitli yolsuzluk girişim-
leri gelişiyor. Kendilerine hep marksist diyen kişiler, 
marksizmin kendi temeli ile, yani materyalist felsefe ile 
bağdaşmaz anlayışları marksizme sokmak istiyorlar. 
Geçmişte bu çeşit girişimlere tanık olunmuştur. Lenin, 
“Materyalizm ve Ampiryokritisizm” adlı kitabını bu gibi 
girişimlere karşı yazmıştır. Bugün de, marksizmin geniş 
yayılma döneminde, bu girişimlerin yeniden doğuşuna 
ve çoğalmasına tanık olunmaktadır. Eğer marksizmin 
gerçek felsefesini bilmezsek, marksizmin kesinlikle fel-
sefi yönüne saldıran bu gibi girişimleri nasıl tanıyabilir, 
nasıl gerçek yüzlerini meydana çıkarabiliriz?

VIII. VARGI

Neyse ki, birkaç yıldan beri, özellikle işçi sınıfı 
içinde, marksizmin bir bütün olarak incelenmesine doğ-
ru yaman bir itilim, özellikle de materyalist felsefenin 
incelenmesine gittikçe artan bir ilgi görülmektedir. Bu, 
bugünkü durumda, işçi sınıfının, materyalist felsefenin 
okunup öğrenilmesi gereğinden yana, başlangıçta ileri 
sürdüğümüz nedenlerin haklı olduklarını çok iyi anladı-
ğını gösteren bir belirtidir. İşçiler, kendi özel deneyimle-
riyle, pratiğin teoriye bağlanması zorunluluğunu, aynı 
zamanda da teorik çalışmayı olabildiği kadar ilerilere 
götürmek zorunluluğunu öğrenmişlerdir. Her militanın 
görevi, bu akımı güçlendirmek ve ona doğru bir yönelim 
ve doğru bir içerik vermektir.

 243Georges Politzer



91 Paris İşçi Üniversitesi sayesinde binlerce 
kişinin diyalektik materyalizmin ne olduğunu öğrenmiş 
olmalarını görmekten çok mutluyuz ve diyalektik 
materyalizm nasıl bizim burjuvaziye karşı savaşımımızı, 
bilimin kimden yana olduğunu göstererek çarpıcı bir 
biçimde aydınlığa kavuşturuyorsa, aynı zamanda; bize, 
ödevimizi de gösterir. Okumak, öğrenmek, çalışmak ge-
rekir. Marksizmi tanımak ve tanıtmak gerekir. Militanlar, 
sokaktaki ve işyerindeki savaşımın yanında ve ona para-
lel olarak ideolojik bir savaşım da yürütmelidirler. Onla-
rın ödevi, ideolojiyi bütün saldırı biçimlerine karşı sa-
vunmak ve aynı zamanda işçilerin bilincinde burjuva i-
deolojisini yıkmak için karşı-saldırıyı yürütmektir. Ama 
bu savaşımın bütün yönlerine egemen olmak için ideolo-
jik bilgiyle donatılmış olmak gerekir. O, ancak, diyalek-
tik materyalizm bilgisiyle, gerçek militan olacaktır.

Hiçbir şeyin bilimlerin gelişmesini engelleye-
meyeceği en yüksek toplumu kuruncaya kadar ödevi-
mizin temel bir bölümü de budur.

91 Paris İşçi Üniversitesi sayesinde binlerce 
kişinin diyalektik materyalizmin ne olduğunu öğrenmiş 
olmalarını görmekten çok mutluyuz ve diyalektik 
materyalizm nasıl bizim burjuvaziye karşı savaşımımızı, 
bilimin kimden yana olduğunu göstererek çarpıcı bir 
biçimde aydınlığa kavuşturuyorsa, aynı zamanda; bize, 
ödevimizi de gösterir. Okumak, öğrenmek, çalışmak ge-
rekir. Marksizmi tanımak ve tanıtmak gerekir. Militanlar, 
sokaktaki ve işyerindeki savaşımın yanında ve ona para-
lel olarak ideolojik bir savaşım da yürütmelidirler. Onla-
rın ödevi, ideolojiyi bütün saldırı biçimlerine karşı sa-
vunmak ve aynı zamanda işçilerin bilincinde burjuva i-
deolojisini yıkmak için karşı-saldırıyı yürütmektir. Ama 
bu savaşımın bütün yönlerine egemen olmak için ideolo-
jik bilgiyle donatılmış olmak gerekir. O, ancak, diyalek-
tik materyalizm bilgisiyle, gerçek militan olacaktır.

Hiçbir şeyin bilimlerin gelişmesini engelleye-
meyeceği en yüksek toplumu kuruncaya kadar ödevi-
mizin temel bir bölümü de budur.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
244



YOKLAMA SORULARI

1. Fikirlerin rolünü, marksizmin yadsıdığı doğru 
mu?

2. Toplum yapısın belirleyen ve oluşturan çeşitli 
etkenler nelerdir?

3. Bir gazetede yayınlanmış bir öyküyü, diyalek-
tik materyalizm yöntemi ile tahlil ediniz.

GENEL ÖZETLEME ÖDEVİ

Diyalektik materyalizmden, düşünce için ve 
eylem için ne gibi yararlar sağladınız?

Dipnot

85 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", s. 23
86 Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, s. 
42-43
87 Bkz: Engels'ten Joseph Bloch'a, K. Marx, F. Engels, Felsefe İncele-
meleri, Sol Yayınları, Ankara 1979, s. 184-185
88 K. Marks-F. Engels, Felsefe İncelemeleri, “Engels’ten Heinz Star-
kenburg’a, s. 194
89 Agy, “Engels’ten Conrad Schmidt’e”, s. 190
90 "Dizin"de "Lenin"e bakınız. Lenin'in, marksizme felsefi katkısı - 
burada açıklanması uzun ve karmaşık olur - Materyalizm ve 
Ampiryokritisizm ve Felsefe Defterleri'nde açıkça görülür.
91 Ernest Kahaneı’ın Pasteur’a yazdığı sunuşa bakınız. Pages 
Choisies, “Halk Klasikleri”, Bugünkü "Yeni Üniversite", 8. Avenue 
Mathurin-Moreau, Paris

YOKLAMA SORULARI

1. Fikirlerin rolünü, marksizmin yadsıdığı doğru 
mu?

2. Toplum yapısın belirleyen ve oluşturan çeşitli 
etkenler nelerdir?

3. Bir gazetede yayınlanmış bir öyküyü, diyalek-
tik materyalizm yöntemi ile tahlil ediniz.

GENEL ÖZETLEME ÖDEVİ

Diyalektik materyalizmden, düşünce için ve 
eylem için ne gibi yararlar sağladınız?

Dipnot

85 Karl Marx, Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı, "Önsöz", s. 23
86 Friedrich Engels, Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm, Giriş, s. 
42-43
87 Bkz: Engels'ten Joseph Bloch'a, K. Marx, F. Engels, Felsefe İncele-
meleri, Sol Yayınları, Ankara 1979, s. 184-185
88 K. Marks-F. Engels, Felsefe İncelemeleri, “Engels’ten Heinz Star-
kenburg’a, s. 194
89 Agy, “Engels’ten Conrad Schmidt’e”, s. 190
90 "Dizin"de "Lenin"e bakınız. Lenin'in, marksizme felsefi katkısı - 
burada açıklanması uzun ve karmaşık olur - Materyalizm ve 
Ampiryokritisizm ve Felsefe Defterleri'nde açıkça görülür.
91 Ernest Kahaneı’ın Pasteur’a yazdığı sunuşa bakınız. Pages 
Choisies, “Halk Klasikleri”, Bugünkü "Yeni Üniversite", 8. Avenue 
Mathurin-Moreau, Paris

 245Georges Politzer



Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
246



ADLAR VE KAVRAMLAR DİZİNİ

ADCILIK (Nominalisme). - Genel kavramları, cinsleri, 
türleri yalnız ad olarak varmış gibi sayan bir felsefi öğre-
ti. Kavram, cins, tür yalnızca zeka için vardır.

AKILCILIK (Rationalisme, Usçuluk) - Dinsel esinlere, 
vahiylere dayanan sistemlere karşılık akla dayanan bir 
sistem. Akılcılığa, aynı zamanda, ancak deneyin verile-
rini tanıyabilecğimizi, bilebileceğimizi açıklayan görgü-
cülüğe (ampirizme) karşı, aklın, fikirlerin kökeni olduğu 
görüşünde olan sistem de denir. Bir de bu terimden, akla 
güvenen ve her türlü gizemi yadsıyan düşünme yöntemi 
de anlaşılır; bize göre, akılcılık, özellikle, yalnız akla i-
nanıp güvenmeyi, denetimsiz bir imgelemeden, kurgucu 
bir fanteziden ve "iman"dan kaynaklanan her şeyden ka-
çınmayı bizim için bir ödev durumuna getiren bilimsel 
bir düşünme yöntemidir. Ayrıca şunu da belirtmek gere-
kir ki, diyalektiğin yardımı, akılcılığın verimli -ve "çağ-
daş"- olmasını sağlar.

ANAKSİMENES (Miletli), (İÖ 6. yüzyıl). - İyonya oku-
lundan bir filozof Hocası Anaksimandros'u izledi ve o-
nun yerini aldı. Anaksimenes'in öğretilileri de Anaksa-
goras ile Diogenes olmuştur. Ona göre, hava, her şeyin 
ana öğesidir.

ANSİKLOPEDİ. - Genel bir biçimde, bütün insan bilgi-
lerinin özetini içine alan yapıt. Fransız edebiyat 
tarihinde, Ansiklopedi, 18. yüzyılda yayınlanmış, içinde 
ilk kez devrimci burjuvazinin görüş açısından sunulan 
bütün insan bilgilerinin yeraldığı büyük yapıttır. Ansik-

ADLAR VE KAVRAMLAR DİZİNİ

ADCILIK (Nominalisme). - Genel kavramları, cinsleri, 
türleri yalnız ad olarak varmış gibi sayan bir felsefi öğre-
ti. Kavram, cins, tür yalnızca zeka için vardır.

AKILCILIK (Rationalisme, Usçuluk) - Dinsel esinlere, 
vahiylere dayanan sistemlere karşılık akla dayanan bir 
sistem. Akılcılığa, aynı zamanda, ancak deneyin verile-
rini tanıyabilecğimizi, bilebileceğimizi açıklayan görgü-
cülüğe (ampirizme) karşı, aklın, fikirlerin kökeni olduğu 
görüşünde olan sistem de denir. Bir de bu terimden, akla 
güvenen ve her türlü gizemi yadsıyan düşünme yöntemi 
de anlaşılır; bize göre, akılcılık, özellikle, yalnız akla i-
nanıp güvenmeyi, denetimsiz bir imgelemeden, kurgucu 
bir fanteziden ve "iman"dan kaynaklanan her şeyden ka-
çınmayı bizim için bir ödev durumuna getiren bilimsel 
bir düşünme yöntemidir. Ayrıca şunu da belirtmek gere-
kir ki, diyalektiğin yardımı, akılcılığın verimli -ve "çağ-
daş"- olmasını sağlar.

ANAKSİMENES (Miletli), (İÖ 6. yüzyıl). - İyonya oku-
lundan bir filozof Hocası Anaksimandros'u izledi ve o-
nun yerini aldı. Anaksimenes'in öğretilileri de Anaksa-
goras ile Diogenes olmuştur. Ona göre, hava, her şeyin 
ana öğesidir.

ANSİKLOPEDİ. - Genel bir biçimde, bütün insan bilgi-
lerinin özetini içine alan yapıt. Fransız edebiyat 
tarihinde, Ansiklopedi, 18. yüzyılda yayınlanmış, içinde 
ilk kez devrimci burjuvazinin görüş açısından sunulan 
bütün insan bilgilerinin yeraldığı büyük yapıttır. Ansik-

 247Georges Politzer



lopedi, monarşik feodal rejimin günahlarını amansız bir 
biçimde açığa vuruşu ile etkin olduğu gibi, üç ayrı konu-
ya katkısıyla da etkin oldu: materyalizm (mekanikçi), 
tanrıtanımazlık ve teknik ilerleme.

ARİSTOTELES (İÖ 384-322). - Platon'la birlikte antik-
çağın en büyük filozofu. Ölümünden bir yıl önce "dinsiz-
lik" gerekçesiyle uğradığı kovuşturmadan kurtulmak ü-
zere, ders verdiği Atina'dan kaçmak zorunda kaldı. 
Platon'un öğretilisi olmakla birlikte, ona karşı olan Aris-
toteles, Platon'un idealist felsefesini, duyulabilir dünya-
nın sistemli gözlemiyle, gerçekçi temellere oturtmaya 
çalışır, ama o da, Platon gibi, fikir (idee) kavramından 
yola çıkar. Her varlık -ya da töz (substance)- iki ilkeden 
yapılmıştır: öz ve biçim. Öz, kaba, hareketsiz, belli be-
lirsiz bir yığındır; onun şu ya da bu şey olması, "şu" ya da 
"bu" olması için, ona, bir biçimin uyması gerekir. Biçim, 
etkin, özgül fikirdir. Öze niteliğini veren biçimdir. En 
üstün, bütün ötekileri içeren biçim, tanrıdır. Gene Aris-
toteles, Demokritos'un mekanikçi anlayışını yadsıyarak 
erekçiliği (finalisme) getirmiştir: evrene düzen veren 
tanrıdır. Aristoteles, doğru uslamlamanın, doğru düşü-
nüş teorisinin, mantığın kurucusudur. Gelişme fikri, o-
nun sisteminin ana fikridir. Evrensel gelişme, organik 
gelişme, devlet biçimlerinin gelişmesi vb. her yerde, ta-
mamlanmamış olandan tamamlanmışa, eksik olandan 
eksik olmayana, genel olandan özel olana doğru bir ev-
rim olarak kavranır. Engels, Aristoteles'i, bütün Yunan 
filozoflarının en evrensel beyni, diyalektik düşünüş tar-
zının esas biçimlerinin araştırılmasına daha o zamandan 
girişen kişisi diye niteler (Friedrich Engels, Ütopik Sos-
yalizm ve Bilimsel Sosyalizm'e bakınız).

Ortaçağda, bu büyük bilginin, bu büyük mantık-
çının öğretilileri, onun öğretisinin yalnızca biçimsel, so-
yut yanını alıkoydular; aristoculuğu, bilimdeki ilerle-

lopedi, monarşik feodal rejimin günahlarını amansız bir 
biçimde açığa vuruşu ile etkin olduğu gibi, üç ayrı konu-
ya katkısıyla da etkin oldu: materyalizm (mekanikçi), 
tanrıtanımazlık ve teknik ilerleme.

ARİSTOTELES (İÖ 384-322). - Platon'la birlikte antik-
çağın en büyük filozofu. Ölümünden bir yıl önce "dinsiz-
lik" gerekçesiyle uğradığı kovuşturmadan kurtulmak ü-
zere, ders verdiği Atina'dan kaçmak zorunda kaldı. 
Platon'un öğretilisi olmakla birlikte, ona karşı olan Aris-
toteles, Platon'un idealist felsefesini, duyulabilir dünya-
nın sistemli gözlemiyle, gerçekçi temellere oturtmaya 
çalışır, ama o da, Platon gibi, fikir (idee) kavramından 
yola çıkar. Her varlık -ya da töz (substance)- iki ilkeden 
yapılmıştır: öz ve biçim. Öz, kaba, hareketsiz, belli be-
lirsiz bir yığındır; onun şu ya da bu şey olması, "şu" ya da 
"bu" olması için, ona, bir biçimin uyması gerekir. Biçim, 
etkin, özgül fikirdir. Öze niteliğini veren biçimdir. En 
üstün, bütün ötekileri içeren biçim, tanrıdır. Gene Aris-
toteles, Demokritos'un mekanikçi anlayışını yadsıyarak 
erekçiliği (finalisme) getirmiştir: evrene düzen veren 
tanrıdır. Aristoteles, doğru uslamlamanın, doğru düşü-
nüş teorisinin, mantığın kurucusudur. Gelişme fikri, o-
nun sisteminin ana fikridir. Evrensel gelişme, organik 
gelişme, devlet biçimlerinin gelişmesi vb. her yerde, ta-
mamlanmamış olandan tamamlanmışa, eksik olandan 
eksik olmayana, genel olandan özel olana doğru bir ev-
rim olarak kavranır. Engels, Aristoteles'i, bütün Yunan 
filozoflarının en evrensel beyni, diyalektik düşünüş tar-
zının esas biçimlerinin araştırılmasına daha o zamandan 
girişen kişisi diye niteler (Friedrich Engels, Ütopik Sos-
yalizm ve Bilimsel Sosyalizm'e bakınız).

Ortaçağda, bu büyük bilginin, bu büyük mantık-
çının öğretilileri, onun öğretisinin yalnızca biçimsel, so-
yut yanını alıkoydular; aristoculuğu, bilimdeki ilerle-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
248



melerin ışığı altında yeniden ele almak yeteneğinde 
olmayan bu kimseler, ondan, kuru, kısır bir sistem oluş-
turdular ki, bu skolastiğin temelini oluşturdu.

ATOM. - Kimyada ve fizikte, bileşimlere girebilen bir 
elementin nicel olarak en küçüğü olan maddi parçacık-
larına verilen ad.

Antikçağın materyalist felsefesinde, bu sözcük, 
maddenin mutlak olarak artık bölünemez, en küçük öğe-
si anlamına geliyordu, bu ilk öğe, bileşerek ve topakla-
narak, bütün doğayı oluşturuyordu.

BACON, François de Verulam (1561-1626). - Ünlü İngi-
liz filozofu. 1593'te Avam Kamarası üyesi olan Bacon, 
1613'te başsavcı, 1614'te krallık avukatlığına atandı, 
1617'de adalet bakanı, 1618'de krallık büyük şansölyesi 
oldu, 1624 yılında, ahlak bozukluğu nedeniyle, parla-
mento tarafından hapse mahkum edildi, hak ve yetkileri 
elinden alındı; iki gün sonra serbest bırakıldı ve kendi 
köşesine çekildi.

François Bacon'un birçok bilimsel ve felsefi ya-
pıtı vardır. Bunlar arasında, özellikle, “Novum Orga-
num”u (1620) anmak gerekir. Bu yapıtında, önsel (a 
priori) fikirlerin eski metafiziğine karşı, deney üzerine 
kurulu mantığı koyar.

Bacon, çağdaş felsefenin ve çağdaş bilimsel yön-
temin kurucularından biridir.

BERKELEY, Georges (1685-1753). - İngiliz filozofu, 
piskopos ve bir zaman için Amerika'da bahtsız bir mis-
yoner. Onun (18. yüzyılın başlangıcında zorla ilhak edi-
len ve sömürgeleştirilen katolik İrlanda'da, protestan 
papazı olarak), fatih İngiliz ulusunun siyasetine hizmet 
eden papazlık etkinliği, tümüyle gerici bir nitelik taşır. 
Manevi alandaki spekülasyonlarına paralel olarak, 

melerin ışığı altında yeniden ele almak yeteneğinde 
olmayan bu kimseler, ondan, kuru, kısır bir sistem oluş-
turdular ki, bu skolastiğin temelini oluşturdu.

ATOM. - Kimyada ve fizikte, bileşimlere girebilen bir 
elementin nicel olarak en küçüğü olan maddi parçacık-
larına verilen ad.

Antikçağın materyalist felsefesinde, bu sözcük, 
maddenin mutlak olarak artık bölünemez, en küçük öğe-
si anlamına geliyordu, bu ilk öğe, bileşerek ve topakla-
narak, bütün doğayı oluşturuyordu.

BACON, François de Verulam (1561-1626). - Ünlü İngi-
liz filozofu. 1593'te Avam Kamarası üyesi olan Bacon, 
1613'te başsavcı, 1614'te krallık avukatlığına atandı, 
1617'de adalet bakanı, 1618'de krallık büyük şansölyesi 
oldu, 1624 yılında, ahlak bozukluğu nedeniyle, parla-
mento tarafından hapse mahkum edildi, hak ve yetkileri 
elinden alındı; iki gün sonra serbest bırakıldı ve kendi 
köşesine çekildi.

François Bacon'un birçok bilimsel ve felsefi ya-
pıtı vardır. Bunlar arasında, özellikle, “Novum Orga-
num”u (1620) anmak gerekir. Bu yapıtında, önsel (a 
priori) fikirlerin eski metafiziğine karşı, deney üzerine 
kurulu mantığı koyar.

Bacon, çağdaş felsefenin ve çağdaş bilimsel yön-
temin kurucularından biridir.

BERKELEY, Georges (1685-1753). - İngiliz filozofu, 
piskopos ve bir zaman için Amerika'da bahtsız bir mis-
yoner. Onun (18. yüzyılın başlangıcında zorla ilhak edi-
len ve sömürgeleştirilen katolik İrlanda'da, protestan 
papazı olarak), fatih İngiliz ulusunun siyasetine hizmet 
eden papazlık etkinliği, tümüyle gerici bir nitelik taşır. 
Manevi alandaki spekülasyonlarına paralel olarak, 

 249Georges Politzer



“South-sea Company”nin iflası üzerine kaleme aldığı 
“Büyük Britanya'nın Yıkımını Önlemenin Çareleri 
Üzerine Deneme” (1720) adlı yapıtında da görüleceği ü-
zere, kendisini, (örneğin, ünlü işçi evleri ve çocuklarının 
çalışmasının yararlılığı gibi) daha maddi spekülasyon-
lara vermiştir. Lenin, Berkeley felsefesinin temel özel-
liklerini, derin bir biçimde açıklamıştır. Elinizdeki ki-
tapta (Birinci Kısım, İkinci Bölümde) Berkeley felsefe-
sinin bir açıklamasını bulacaksınız. Berkeley'in (Soruş-
turucu'daki) ekonomik anlayışı, özellikle para hakkın-
daki görüşleri, Marks tarafından, Ekonomi “Politiğin E-
leştirisine Katkı”da derinlemesine incelenmiştir. Yapıt-
ları: “Ruhun Algılarının Yeni Teorisi” (1707), “İnsan 
Bilgisinin İlkeleri” (1710), “Hylas ile Philonoüs Arasın-
daki Söyleşiler” (1712)

BİLİNEMEZCİLER (AGNOSTİKLER). - Gerçeği, in-
san aklının anlayamayacağını, bilemeyeceğini söyle-
yenlere felsefede verilen ad.

BRANLY, Edouard (1846-1940). - Fizikçi, 1873'te al-
maşık akımları "düzeltmek" üzere, bakıroksidin özellik-
lerini buldu. 1888'de "demirtozu" banyosunun özelliğini 
bularak, ilk radyo vericilerini hazırladı. Onun "detec-
teur"ü sayesinde telsiz-telgraf doğdu. 1898'de, bu bulu-
şun, gemilerin yardım çağrılarına uygulanışını, Bilimler 
Akademisine sundu.

ÇÖZÜMLEME (ANALİZ, TAHLİL). - Bir şeyi ya da bir 
fikri öğelerine ayırmak için yapılan akıl işlemi.

D'ALEMBERT, Jean le Rond (1717-1783). - Fransa'da, 
aydınlık çağın en belirgin temsilcilerinden biri ve büyük 
bir matematikçi olan D'Alembert, mekaniğin ilkelerini 
kurmak için, çok önemli çalışmalar yaptı. Diderot ile 

“South-sea Company”nin iflası üzerine kaleme aldığı 
“Büyük Britanya'nın Yıkımını Önlemenin Çareleri 
Üzerine Deneme” (1720) adlı yapıtında da görüleceği ü-
zere, kendisini, (örneğin, ünlü işçi evleri ve çocuklarının 
çalışmasının yararlılığı gibi) daha maddi spekülasyon-
lara vermiştir. Lenin, Berkeley felsefesinin temel özel-
liklerini, derin bir biçimde açıklamıştır. Elinizdeki ki-
tapta (Birinci Kısım, İkinci Bölümde) Berkeley felsefe-
sinin bir açıklamasını bulacaksınız. Berkeley'in (Soruş-
turucu'daki) ekonomik anlayışı, özellikle para hakkın-
daki görüşleri, Marks tarafından, Ekonomi “Politiğin E-
leştirisine Katkı”da derinlemesine incelenmiştir. Yapıt-
ları: “Ruhun Algılarının Yeni Teorisi” (1707), “İnsan 
Bilgisinin İlkeleri” (1710), “Hylas ile Philonoüs Arasın-
daki Söyleşiler” (1712)

BİLİNEMEZCİLER (AGNOSTİKLER). - Gerçeği, in-
san aklının anlayamayacağını, bilemeyeceğini söyle-
yenlere felsefede verilen ad.

BRANLY, Edouard (1846-1940). - Fizikçi, 1873'te al-
maşık akımları "düzeltmek" üzere, bakıroksidin özellik-
lerini buldu. 1888'de "demirtozu" banyosunun özelliğini 
bularak, ilk radyo vericilerini hazırladı. Onun "detec-
teur"ü sayesinde telsiz-telgraf doğdu. 1898'de, bu bulu-
şun, gemilerin yardım çağrılarına uygulanışını, Bilimler 
Akademisine sundu.

ÇÖZÜMLEME (ANALİZ, TAHLİL). - Bir şeyi ya da bir 
fikri öğelerine ayırmak için yapılan akıl işlemi.

D'ALEMBERT, Jean le Rond (1717-1783). - Fransa'da, 
aydınlık çağın en belirgin temsilcilerinden biri ve büyük 
bir matematikçi olan D'Alembert, mekaniğin ilkelerini 
kurmak için, çok önemli çalışmalar yaptı. Diderot ile 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
250



birlikte, “Ansiklopedi”yi ya da Bir Yazarlar Derneği Ta-
rafından Hazırlanan “Açıklamalı Bilimler, Sanatlar ve 
Zanaatlar Sözlüğü”nü yayınladı. Monarşinin amansız 
saldırılarına uğrayan ve sonunda gerici Devlet Konseyi 
tarafından yasaklanan, çok yaygınlaşmış bu büyük ya-
pıt, aydınlık çağın başlıca anıtıdır (33 cilt, 1751-1777). 
D'Alembert, bu ansiklopedinin Giriş Yazısını yazmıştır. 
Bu yazı, onun felsefi görüşünü, kuşkuculuğu (scepticis-
me) içerir. Ne madde, ne de ruh, özlerinde tanınamazlar 
ve dünya, bizim duygularımıza göründüğünden bambaş-
ka bir biçimde varsayılabilir.

DARWİN, Charles Robert (1809-1882). - Ünlü İngiliz 
doğa bilimleri uzmanı, geçen yüzyılın doğa bilimlerinde 
evrimin en önemli teorisyeni. Daha önce Lamarck, Goet-
he vb. tarafından da üzerinde çalışılan dönüşümcülük 
(transformisme) teorisi, Darwin'de son ve kesin ifadesini 
bulmuş, böylece bilime yeni yollar açmıştır. Darwin; 
kendi evrim teorisini, doğal seçme (selection naturelle), 
yani yaşam savaşında, en iyileri, en güçlüleri seçen, on-
ların yaşayakalmasını sağlayan, güçsüzleri, cılızları vb. 
ayıklayan bir varsayım üzerine kurmuştur. Darwin, ya-
pay hayvan yetiştirme deneylerinden yola çıkıyordu. Ama 
kör doğada, yetiştiricinin eli neredeydi? Bu soruyu ya-
nıtlamak için, Malthus'un “Nüfus İlkesi Üzerine Dene-
me” adlı yapıtından, nüfusun çoğalması ile geçim araç-
larının artması olanakları arasındaki bir oransızlıktan 
yola çıkması ölçüsünde yararlandı. Her ne kadar çağdaş 
biyoloji, pek çok yeni olay incelemiş ve bu nedenle Dar-
win tarafından kullanılan etkenler çok genel bir biçimde 
değişikliğe uğramış ve tamamlanmışsa da, evrim teorisi-
nin temel düşüncesi, çağdaş düşüncedeki sağlam yerini, 
hiçbir şey yitirmeden korumuştur. Engels, bu konuda, 
Sosyalizmin Evrimi'nde şöyle yazar: "Darwin, bugün va-
rolan bütün organik doğanın, bitkilerin, hayvanların ve 

birlikte, “Ansiklopedi”yi ya da Bir Yazarlar Derneği Ta-
rafından Hazırlanan “Açıklamalı Bilimler, Sanatlar ve 
Zanaatlar Sözlüğü”nü yayınladı. Monarşinin amansız 
saldırılarına uğrayan ve sonunda gerici Devlet Konseyi 
tarafından yasaklanan, çok yaygınlaşmış bu büyük ya-
pıt, aydınlık çağın başlıca anıtıdır (33 cilt, 1751-1777). 
D'Alembert, bu ansiklopedinin Giriş Yazısını yazmıştır. 
Bu yazı, onun felsefi görüşünü, kuşkuculuğu (scepticis-
me) içerir. Ne madde, ne de ruh, özlerinde tanınamazlar 
ve dünya, bizim duygularımıza göründüğünden bambaş-
ka bir biçimde varsayılabilir.

DARWİN, Charles Robert (1809-1882). - Ünlü İngiliz 
doğa bilimleri uzmanı, geçen yüzyılın doğa bilimlerinde 
evrimin en önemli teorisyeni. Daha önce Lamarck, Goet-
he vb. tarafından da üzerinde çalışılan dönüşümcülük 
(transformisme) teorisi, Darwin'de son ve kesin ifadesini 
bulmuş, böylece bilime yeni yollar açmıştır. Darwin; 
kendi evrim teorisini, doğal seçme (selection naturelle), 
yani yaşam savaşında, en iyileri, en güçlüleri seçen, on-
ların yaşayakalmasını sağlayan, güçsüzleri, cılızları vb. 
ayıklayan bir varsayım üzerine kurmuştur. Darwin, ya-
pay hayvan yetiştirme deneylerinden yola çıkıyordu. Ama 
kör doğada, yetiştiricinin eli neredeydi? Bu soruyu ya-
nıtlamak için, Malthus'un “Nüfus İlkesi Üzerine Dene-
me” adlı yapıtından, nüfusun çoğalması ile geçim araç-
larının artması olanakları arasındaki bir oransızlıktan 
yola çıkması ölçüsünde yararlandı. Her ne kadar çağdaş 
biyoloji, pek çok yeni olay incelemiş ve bu nedenle Dar-
win tarafından kullanılan etkenler çok genel bir biçimde 
değişikliğe uğramış ve tamamlanmışsa da, evrim teorisi-
nin temel düşüncesi, çağdaş düşüncedeki sağlam yerini, 
hiçbir şey yitirmeden korumuştur. Engels, bu konuda, 
Sosyalizmin Evrimi'nde şöyle yazar: "Darwin, bugün va-
rolan bütün organik doğanın, bitkilerin, hayvanların ve 

 251Georges Politzer



insanların, milyonlarca yıldan beri, süregelen bir evrim 
sürecinin ürünü olduklarını tanıtlayarak, metafizik doğa 
anlayışına en yaman darbeyi indirmiştir." Engels, 
Marks'ın mezarı başında yaptığı konuşmada, Marks ile 
Darwin arasındaki ilişkileri şu sözlerle anlatmıştır: 
"Nasıl Darwin organik doğanın evrim yasasını bulduysa, 
Marks da, insan tarihinin evrim yasasını buldu." Marks, 
daha 1860'ta, o sırada (1859) yayınlanmış olan Darwin'-
in başlıca yapıtı “Türlerin Kökeni” üzerine, Engels'e 
yazdığı bir mektupta şöyle diyordu: "Her ne kadar kaba-
ca, İngilizvari geliştirilmişse de, bu kitap, doğa bilimleri 
açısından, bizim görüşümüze uygun bir temel taşımakta-
dır." (Marks-Engels, Yazışmalar, c. II, s. 426). Marks, 
Lassalle'a yazdığı bir mektupta da, düşüncelerini, ben-
zer bir biçimde açıklar (s. 346). "Darwin'in yapıtı çok 
dikkate değer ve tarihte sınıf savaşımlarına, doğa bilim-
leri açısından, temel olması bana çok uygun görünüyor. 
Bütün eksikliklerine karşın kitap, yalnızca, her şeyden 
önce, tanrıbilime, doğa bilimleri alanında ölümcül bir 
darbe indirmekle kalmıyor, aynı zamanda doğa bilimle-
rinin akla-uygunluğunu da görgücü (ampirik) bir biçim-
de yerine oturtuyor." (s. 214, 287.)

DEMOKRİTOS (Abderalı) (İÖ yaklaşık 460-370). - 
Yunan filozofu, antikçağın en büyük materyalisti. Ona 
göre, gerçek olarak yalnız atomlar ve boşluk vardır. A-
tomlar, son derece küçük, bölünmez, biçimleri, büyük-
lükleri ve durumları farklı ve sürekli hareket halinde ilk 
öğelerdir. Nesneler, atomların düzenlenmesinden doğar-
lar. Demokritos, ruhun da maddi olduğunu ve her şey gi-
bi, onun da atomlardan (ötekilerden daha ince olan a-
tomlardan) oluşmuş olduğunu iddia eder. Öte yandan, o-
na göre, şeylerin nitelikleri (renkleri, kokuları vb.) salt 
özneldir ve bizim duyularımızın yanılsamalarıdır. Ger-
çek ve nesnel dünya, bu gibi nitelikleri içermez ve aklın 

insanların, milyonlarca yıldan beri, süregelen bir evrim 
sürecinin ürünü olduklarını tanıtlayarak, metafizik doğa 
anlayışına en yaman darbeyi indirmiştir." Engels, 
Marks'ın mezarı başında yaptığı konuşmada, Marks ile 
Darwin arasındaki ilişkileri şu sözlerle anlatmıştır: 
"Nasıl Darwin organik doğanın evrim yasasını bulduysa, 
Marks da, insan tarihinin evrim yasasını buldu." Marks, 
daha 1860'ta, o sırada (1859) yayınlanmış olan Darwin'-
in başlıca yapıtı “Türlerin Kökeni” üzerine, Engels'e 
yazdığı bir mektupta şöyle diyordu: "Her ne kadar kaba-
ca, İngilizvari geliştirilmişse de, bu kitap, doğa bilimleri 
açısından, bizim görüşümüze uygun bir temel taşımakta-
dır." (Marks-Engels, Yazışmalar, c. II, s. 426). Marks, 
Lassalle'a yazdığı bir mektupta da, düşüncelerini, ben-
zer bir biçimde açıklar (s. 346). "Darwin'in yapıtı çok 
dikkate değer ve tarihte sınıf savaşımlarına, doğa bilim-
leri açısından, temel olması bana çok uygun görünüyor. 
Bütün eksikliklerine karşın kitap, yalnızca, her şeyden 
önce, tanrıbilime, doğa bilimleri alanında ölümcül bir 
darbe indirmekle kalmıyor, aynı zamanda doğa bilimle-
rinin akla-uygunluğunu da görgücü (ampirik) bir biçim-
de yerine oturtuyor." (s. 214, 287.)

DEMOKRİTOS (Abderalı) (İÖ yaklaşık 460-370). - 
Yunan filozofu, antikçağın en büyük materyalisti. Ona 
göre, gerçek olarak yalnız atomlar ve boşluk vardır. A-
tomlar, son derece küçük, bölünmez, biçimleri, büyük-
lükleri ve durumları farklı ve sürekli hareket halinde ilk 
öğelerdir. Nesneler, atomların düzenlenmesinden doğar-
lar. Demokritos, ruhun da maddi olduğunu ve her şey gi-
bi, onun da atomlardan (ötekilerden daha ince olan a-
tomlardan) oluşmuş olduğunu iddia eder. Öte yandan, o-
na göre, şeylerin nitelikleri (renkleri, kokuları vb.) salt 
özneldir ve bizim duyularımızın yanılsamalarıdır. Ger-
çek ve nesnel dünya, bu gibi nitelikleri içermez ve aklın 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
252



görevi, atomların kendilerini bulmak için, bu nitelikleri 
soyutlamak olmalıdır.

Demokritos'ta, duyuların verdikleri "nitelikle-
rin" öznel temel özelliği ile aklın kavradığı, tasarladığı, 
atomların gerçek ya da nesnel dünyası arasındaki çeliş-
ki, materyalist diyalektiğin bilgi sorununu ilk ilkel biçi-
miyle, ortaya koymaktadır. Demokritos'un atomlar teori-
si, atom biliminin (atomistik) dahice bir önsezisidir.

DESCARTES, Rene (1596-1650). - İkici (yani madde 
ile ruhu metafizik bir biçimde karşı karşıya getiren iki-
cilikten yana) Fransız filozofu. O, skolastiğe karşı savaştı 
ve analitik geometriyi kurdu. Onun ikiciliği (dualisme) 
duyulabilir maddi dünyayı, fiziğe ya da, daha doğrusu, 
matematik mekaniğe, akli olan manevi ruhu ise meta-
fiziğe teslim eder. Onun için pratikte materyalist, teoride 
ise idealisttir. Bu ikilik, onu, mekanikçi-materyalist eği-
liminde olduğu kadar, metafizikçi eğiliminde de, yeni 
zamanların tüm burjuva felsefesinin ekseni haline geti-
rir. Skolastiği yıkmak ve gerçeği bulmak için, her şeyden 
"yöntemli bir biçimde" kuşkulanmakla işe başlamaya 
karar veren, bir usçu olarak duyuların deneyini aldatıcı 
diye yadsıyan, matematik yöntemi bütün bilimler için 
örnek ilan eden Descartes, "düşünüyorum, öyleyse va-
rım" önermesinde, bütün apaçık gerçeklerin ülküsünü 
bulur. Bir sürü tümdengelimlerle, ruhsal töz olarak ru-
hun varlığı ve tanrının varlığı sonucuna varır. Ve maddi 
dünyanın varlığını, Tanrının varlığı üzerine oturtur. Ama 
aynı zamanda, Descartes'a göre, madde, süre (etendue) 
ile özdeştir. Böylece doğabilimin, her türlü deneyi sınır-
layan tanrıbilimin etkisinden özgür olduğunu ilan eder. 
Onun felsefesindeki esas ilerleme, bütün nesneleri, 
kendilerini oluşturan en basit parçalara ayrıştıran bilim-
sel bir yöntem öne sürülmesinden ibarettir. Descartes, 
Engels'in dediği gibi, bu matematik-mekanikçi tahlil te-

görevi, atomların kendilerini bulmak için, bu nitelikleri 
soyutlamak olmalıdır.

Demokritos'ta, duyuların verdikleri "nitelikle-
rin" öznel temel özelliği ile aklın kavradığı, tasarladığı, 
atomların gerçek ya da nesnel dünyası arasındaki çeliş-
ki, materyalist diyalektiğin bilgi sorununu ilk ilkel biçi-
miyle, ortaya koymaktadır. Demokritos'un atomlar teori-
si, atom biliminin (atomistik) dahice bir önsezisidir.

DESCARTES, Rene (1596-1650). - İkici (yani madde 
ile ruhu metafizik bir biçimde karşı karşıya getiren iki-
cilikten yana) Fransız filozofu. O, skolastiğe karşı savaştı 
ve analitik geometriyi kurdu. Onun ikiciliği (dualisme) 
duyulabilir maddi dünyayı, fiziğe ya da, daha doğrusu, 
matematik mekaniğe, akli olan manevi ruhu ise meta-
fiziğe teslim eder. Onun için pratikte materyalist, teoride 
ise idealisttir. Bu ikilik, onu, mekanikçi-materyalist eği-
liminde olduğu kadar, metafizikçi eğiliminde de, yeni 
zamanların tüm burjuva felsefesinin ekseni haline geti-
rir. Skolastiği yıkmak ve gerçeği bulmak için, her şeyden 
"yöntemli bir biçimde" kuşkulanmakla işe başlamaya 
karar veren, bir usçu olarak duyuların deneyini aldatıcı 
diye yadsıyan, matematik yöntemi bütün bilimler için 
örnek ilan eden Descartes, "düşünüyorum, öyleyse va-
rım" önermesinde, bütün apaçık gerçeklerin ülküsünü 
bulur. Bir sürü tümdengelimlerle, ruhsal töz olarak ru-
hun varlığı ve tanrının varlığı sonucuna varır. Ve maddi 
dünyanın varlığını, Tanrının varlığı üzerine oturtur. Ama 
aynı zamanda, Descartes'a göre, madde, süre (etendue) 
ile özdeştir. Böylece doğabilimin, her türlü deneyi sınır-
layan tanrıbilimin etkisinden özgür olduğunu ilan eder. 
Onun felsefesindeki esas ilerleme, bütün nesneleri, 
kendilerini oluşturan en basit parçalara ayrıştıran bilim-
sel bir yöntem öne sürülmesinden ibarettir. Descartes, 
Engels'in dediği gibi, bu matematik-mekanikçi tahlil te-

 253Georges Politzer



meli üzerinde nesneleri soyutlarken, onların ilişkilerini 
metafizik bir biçimde yerinden oynatıp çıkarırken, bun-
ların diyalektik sentezi için zorunlu olan öncülleri de 
biçimlendirmiş oluyordu. Descartes, zamanının teknik 
ve sınai gelişmesi için kendi "yeni yöntem"ine çok bü-
yük bir önem veriyordu. Gerçekte bu yöntem, genel bir 
biçimde, onun bütün felsefe anlayışı (bu anlayışta hay-
vanlar birer otomat olarak tasarlanır), manüfaktür döne-
minin belirgin felsefesidir. Bununla birlikte, son derece 
değerli ve geçerli usçu bir mirastır. Başlıca yapıtları: 
“Aklını İyi Kullanmak ve Gerçeği Bilimlerde Aramak İçin 
Yöntem Üzerine Konuşmalar” (1637), “Metafizik Düşün-
celer” (1641), “Felsefenin İlkeleri” (1644), “Ruhun Tut-
kuları Üzerine İnceleme” (1649), “İnsan Üzerine İncele-
me” (öldükten sonra yayınlanmıştır).

DEKARTÇILIK (Karteziyanizm). - Descartes'ın felsefe-
sine verilen ad.

DİDEROT, Denis (1713-1784). - Fransız aydınlık çağı 
materyalistleri arasında en büyük Fransız düşünürü, 
ansiklopedicilerin şefi ve ruhudur. D'Alembert ile bir-
likte çeyrek yüzyıl boyunca (1751'den başlayarak) "Kör 
İnanca (taassuba) ve Zorbalığa Karşı Kutsal Birlik" de-
nilen ünlü Ansiklopedi'yi yayınladı. Devletin ve cizvit 
papazlarının hışmına uğrayan bu Ansiklopedi'nin yayın-
lanması, son derece büyük bir manevi güç, yılmaz bir i-
rade, büyük bir başeğmezlik ve mutlak bir sakınmazlık 
gerektirmişti. "Bütün yaşamını coşku ile, şevkle, gerçe-
ğe ve hakikate adamış bir kimse varsa, bu, Diderot ol-
muştur" diye yazıyordu Engels. Diderot çeşitli konular 
üzerinde, doğa bilimleri ve matematik, tarih ve toplum, 
ekonomi ve devlet, hukuk ve ahlak, sanat ve edebiyat ü-
zerinde pek çok şey yazmıştır. Katı bir katolik eğitimi ile 
yetişmiş olan Diderot, hayranlık veren bir mantıkla 

meli üzerinde nesneleri soyutlarken, onların ilişkilerini 
metafizik bir biçimde yerinden oynatıp çıkarırken, bun-
ların diyalektik sentezi için zorunlu olan öncülleri de 
biçimlendirmiş oluyordu. Descartes, zamanının teknik 
ve sınai gelişmesi için kendi "yeni yöntem"ine çok bü-
yük bir önem veriyordu. Gerçekte bu yöntem, genel bir 
biçimde, onun bütün felsefe anlayışı (bu anlayışta hay-
vanlar birer otomat olarak tasarlanır), manüfaktür döne-
minin belirgin felsefesidir. Bununla birlikte, son derece 
değerli ve geçerli usçu bir mirastır. Başlıca yapıtları: 
“Aklını İyi Kullanmak ve Gerçeği Bilimlerde Aramak İçin 
Yöntem Üzerine Konuşmalar” (1637), “Metafizik Düşün-
celer” (1641), “Felsefenin İlkeleri” (1644), “Ruhun Tut-
kuları Üzerine İnceleme” (1649), “İnsan Üzerine İncele-
me” (öldükten sonra yayınlanmıştır).

DEKARTÇILIK (Karteziyanizm). - Descartes'ın felsefe-
sine verilen ad.

DİDEROT, Denis (1713-1784). - Fransız aydınlık çağı 
materyalistleri arasında en büyük Fransız düşünürü, 
ansiklopedicilerin şefi ve ruhudur. D'Alembert ile bir-
likte çeyrek yüzyıl boyunca (1751'den başlayarak) "Kör 
İnanca (taassuba) ve Zorbalığa Karşı Kutsal Birlik" de-
nilen ünlü Ansiklopedi'yi yayınladı. Devletin ve cizvit 
papazlarının hışmına uğrayan bu Ansiklopedi'nin yayın-
lanması, son derece büyük bir manevi güç, yılmaz bir i-
rade, büyük bir başeğmezlik ve mutlak bir sakınmazlık 
gerektirmişti. "Bütün yaşamını coşku ile, şevkle, gerçe-
ğe ve hakikate adamış bir kimse varsa, bu, Diderot ol-
muştur" diye yazıyordu Engels. Diderot çeşitli konular 
üzerinde, doğa bilimleri ve matematik, tarih ve toplum, 
ekonomi ve devlet, hukuk ve ahlak, sanat ve edebiyat ü-
zerinde pek çok şey yazmıştır. Katı bir katolik eğitimi ile 
yetişmiş olan Diderot, hayranlık veren bir mantıkla 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
254



gelişmiştir, yaradancılıktan (tanrıyı yalnızca ilk neden 
sayan deisme'den) materyalizme, tanrıtanımazlığa (athe-
isme) geçerek, "aydınlık dönemi" Fransız burjuva dev-
rimci felsefesinin en yüksek amaçlarını temsil etmeye 
başlamıştır. Zamanın toplumu üzerinde, en derin ve en 
uzun ömürlü etkiyi yaratmıştır. Ama onun düşüncesi, ka-
ba bir materyalizmin dar sınırları içinde kalmamıştır. 
Onda, diyalektik bir düşüncenin sayısız tohumlarını 
bulmak olanaklıdır. Daha parlamentonun emri üzerine 
yakılan “Felsefi Düşünceler”inde (La Haye 1746), basıl-
madan elkonulan “Kuşkucunun Gezintisi”nde (1747), 
kiliseye karşı yiğitçe saldırılara girişir. Tanrıtanımaz ya-
pıtı, “Körler Üzerine Mektup” (Londra 1749), ona bir yıl 
hapse maloldu. Diderot, aynı zamanda, haklı olarak, La-
marck ve Darwin'in müjdecisi de sayılır, çünkü, daha o 
zamandan, organizmaların evrimi fikrini ve başlangıçta, 
hayvanlar aleminin ve bitkiler aleminin çeşitliliğinin i-
lerleyici bir dönüşümle (transformasyon) kendisinden 
çıktığı bir ilkel varlıkın varolduğu fikrini, açık, tutarlı ve 
kararlı bir biçimde savunur. Aynı şekilde, bir bireysel 
evrim vardır, ve gene, Diderot'ya göre, bir de türlerin ev-
rimi vardır. Diderot, evrim fikrini, mantıklı bir biçimde 
izleyerek, sonunda, cansız maddenin evriminin kabul e-
dilmesini de zorunlu görür. “Doğanın Yorumu Üzerine 
Düşünceler” (1754) adlı yapıtında, ruhsal olayları açık-
lamak için, hayvanlarda zaten varolan ve insanlarda dü-
şünceyi belirleyen duyumla bezenmiş atomlar varsayı-
mını düşünüyordu. Doğanın bütün eylemleri, varlığı tü-
müyle içeren, içinde sürekli dönüşüm halinde ve sürekli 
karşılıklı tepki halinde bulunan güçlerin birliğinin ken-
dini gösterdiği bir tözün tezahürüdürler. En korkusuzca-
sına materyalist olan ve en fazla zeka parıltılarıyla yüklü 
yapıtları arasında, “Diderot ile d'Alembert'in Söyleşileri” 
(1769) ile “d'Alembert'in Düşü”nü anmamız gerekir; 
bunlar, aynı zamanda, kusursuz edebiyat başyapıtlarıdır. 

gelişmiştir, yaradancılıktan (tanrıyı yalnızca ilk neden 
sayan deisme'den) materyalizme, tanrıtanımazlığa (athe-
isme) geçerek, "aydınlık dönemi" Fransız burjuva dev-
rimci felsefesinin en yüksek amaçlarını temsil etmeye 
başlamıştır. Zamanın toplumu üzerinde, en derin ve en 
uzun ömürlü etkiyi yaratmıştır. Ama onun düşüncesi, ka-
ba bir materyalizmin dar sınırları içinde kalmamıştır. 
Onda, diyalektik bir düşüncenin sayısız tohumlarını 
bulmak olanaklıdır. Daha parlamentonun emri üzerine 
yakılan “Felsefi Düşünceler”inde (La Haye 1746), basıl-
madan elkonulan “Kuşkucunun Gezintisi”nde (1747), 
kiliseye karşı yiğitçe saldırılara girişir. Tanrıtanımaz ya-
pıtı, “Körler Üzerine Mektup” (Londra 1749), ona bir yıl 
hapse maloldu. Diderot, aynı zamanda, haklı olarak, La-
marck ve Darwin'in müjdecisi de sayılır, çünkü, daha o 
zamandan, organizmaların evrimi fikrini ve başlangıçta, 
hayvanlar aleminin ve bitkiler aleminin çeşitliliğinin i-
lerleyici bir dönüşümle (transformasyon) kendisinden 
çıktığı bir ilkel varlıkın varolduğu fikrini, açık, tutarlı ve 
kararlı bir biçimde savunur. Aynı şekilde, bir bireysel 
evrim vardır, ve gene, Diderot'ya göre, bir de türlerin ev-
rimi vardır. Diderot, evrim fikrini, mantıklı bir biçimde 
izleyerek, sonunda, cansız maddenin evriminin kabul e-
dilmesini de zorunlu görür. “Doğanın Yorumu Üzerine 
Düşünceler” (1754) adlı yapıtında, ruhsal olayları açık-
lamak için, hayvanlarda zaten varolan ve insanlarda dü-
şünceyi belirleyen duyumla bezenmiş atomlar varsayı-
mını düşünüyordu. Doğanın bütün eylemleri, varlığı tü-
müyle içeren, içinde sürekli dönüşüm halinde ve sürekli 
karşılıklı tepki halinde bulunan güçlerin birliğinin ken-
dini gösterdiği bir tözün tezahürüdürler. En korkusuzca-
sına materyalist olan ve en fazla zeka parıltılarıyla yüklü 
yapıtları arasında, “Diderot ile d'Alembert'in Söyleşileri” 
(1769) ile “d'Alembert'in Düşü”nü anmamız gerekir; 
bunlar, aynı zamanda, kusursuz edebiyat başyapıtlarıdır. 

 255Georges Politzer



Diderot, ayrıca, büyük bir dram yazarı ve yazı ustasıdır. 
Sanat ve sahne reform uğruna savaşımında; doğacılıktan 
(natüralizmden) yanadır; canlı, somut gerçeğin allanıp 
pullanmadan yansılanmasından yanadır, Diderot, bun-
lardan başka - geçerken söylemiş olalım, Marks'ın en 
sevdiği yazardır- birçok roman, mizah öyküsü yazmıştır; 
bunların önemi şundan da anlaşılır ki, Lessing, Schiller 
ve Goethe gibi adamlar, yalnızca onun hayranları olmak-
la kalmadılar, kitaplardan çoğunu Almancaya çevirdiler. 
En ünlü yapıtı, Engels'in "bir diyalektik şaheseri" dediği 
“Rameau'nun Yeğeni”dir.

DİYALEKTİK. - "Diyalektik" sözü, başlangıçta tartışma 
sanatı ya da tartışma bilimi anlamına geliyordu. Platon'a 
göre diyalektik, her şeyden önce, bir fikirden ya da bir il-
keden, içinde taşıdığı bütün olumlu ya da olumsuz so-
nuçları çıkartmak sanatıdır. Daha sonraki anlamıyla di-
yalektik, ardarda gelen aşamalarla duyulabilir veriler-
den şeylerin fikirlerine, sonsuz ve değişmez ilkelerine 
doğru ve bütün bunların ilki olan iyi fikrine doğru çıkan 
düşüncenin, mantıklı ve yükselen yürüyüşüdür. Platon'a 
göre fikirler, gerçek adına yakışır tek gerçek oldukların-
dan, bu ad, fikirlerin diyalektiği ya da bilimi, sonunda 
da bilimin kendisi olmaya başladı.

Hegel'de diyalektik, mutlak fikre kadar, ardarda 
gelen tez, antitez, sentez aşamaları arasından geçen fik-
rin hareketidir.

Marks'ta ve marksistlerde diyalektik, artık fikrin 
hareketi değil, ama şeylerin kendilerinin çelişkiler ara-
sında geçen hareketidir; aklın hareketi ise, bunun bi-
linçli bir ifadesinden başka bir şey değildir. Bu kitabın 
Dördüncü Kısmında, marksist diyalektiğin derinleştiril-
miş bir incelemesini bulacaksınız.

DUYUMCULUK (Sensualisme). - Bir felsefe sistemi. 

Diderot, ayrıca, büyük bir dram yazarı ve yazı ustasıdır. 
Sanat ve sahne reform uğruna savaşımında; doğacılıktan 
(natüralizmden) yanadır; canlı, somut gerçeğin allanıp 
pullanmadan yansılanmasından yanadır, Diderot, bun-
lardan başka - geçerken söylemiş olalım, Marks'ın en 
sevdiği yazardır- birçok roman, mizah öyküsü yazmıştır; 
bunların önemi şundan da anlaşılır ki, Lessing, Schiller 
ve Goethe gibi adamlar, yalnızca onun hayranları olmak-
la kalmadılar, kitaplardan çoğunu Almancaya çevirdiler. 
En ünlü yapıtı, Engels'in "bir diyalektik şaheseri" dediği 
“Rameau'nun Yeğeni”dir.

DİYALEKTİK. - "Diyalektik" sözü, başlangıçta tartışma 
sanatı ya da tartışma bilimi anlamına geliyordu. Platon'a 
göre diyalektik, her şeyden önce, bir fikirden ya da bir il-
keden, içinde taşıdığı bütün olumlu ya da olumsuz so-
nuçları çıkartmak sanatıdır. Daha sonraki anlamıyla di-
yalektik, ardarda gelen aşamalarla duyulabilir veriler-
den şeylerin fikirlerine, sonsuz ve değişmez ilkelerine 
doğru ve bütün bunların ilki olan iyi fikrine doğru çıkan 
düşüncenin, mantıklı ve yükselen yürüyüşüdür. Platon'a 
göre fikirler, gerçek adına yakışır tek gerçek oldukların-
dan, bu ad, fikirlerin diyalektiği ya da bilimi, sonunda 
da bilimin kendisi olmaya başladı.

Hegel'de diyalektik, mutlak fikre kadar, ardarda 
gelen tez, antitez, sentez aşamaları arasından geçen fik-
rin hareketidir.

Marks'ta ve marksistlerde diyalektik, artık fikrin 
hareketi değil, ama şeylerin kendilerinin çelişkiler ara-
sında geçen hareketidir; aklın hareketi ise, bunun bi-
linçli bir ifadesinden başka bir şey değildir. Bu kitabın 
Dördüncü Kısmında, marksist diyalektiğin derinleştiril-
miş bir incelemesini bulacaksınız.

DUYUMCULUK (Sensualisme). - Bir felsefe sistemi. 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
256



Buna göre, bütün fikirler, dolaysız olarak, duyumlardan 
gelir.

DÜHRİNG, Eugen (1833-1921). - Alman filozof ve ikti-
satçısı, bir süre Berlin Üniversitesinde felsefe ve ekono-
mi politik dersleri vermiştir. Kısa süre sonra gözleri gör-
mez oldu; ölümüne kadar, önce Berlin'de, daha sonra da 
Nowawes'te, yazar olarak yaşadı. Bir burjuva sosyalizmi-
nin, toplum düzeninin temelini "bireysel ruhun doğal ça-
baları"nda gören bu en belirgin temsilcisi, toplumsal ü-
ründe işçilerin artan payı teorisini öğretiyor ve geleceğin 
kurtuluşunu sınıflararası uzlaşmaz karşıtlıkların uzlaş-
masından bekliyordu; kendisini insanlığın düzelticisi, i-
yileştiricisi gibi görüyordu. Çok çeşitli konularda konfe-
ranslar verdi. Berlin profesörlerine karşı uluorta saldırı-
ları sonucu, kısa zamanda koltuğundan oldu. 1870-1880 
yılları arasında, sosyal-demokrasi, pek çok yandaş bul-
muştu. Dühring, birçok yapıtında, toplumsal-felsefi özel 
bir sistem geliştirdi ki, bu sistem, kendisinin bulmuş ol-
duğunu sandığı bir sürü mutlak "son yargı gerçekleri"nin 
yardımıyla oluşturulmuştu. Hıristiyanlığa karşıydı ve a-
teşli bir yahudi düşmanıydı. Kendi elinde olmayarak, 
dolaylı bir şekilde, bilimsel komünizme büyük bir hiz-
meti olmuştur; Marks'a ve Lassalle'a karşı tutkulu saldı-
rıları ve büyüklük deliliğinin damgasını taşıyan "gerçe-
ğin felsefesi", Engels'in ünlü yergi yazısındaki yanıta 
yolaçtı: “Bay Eugen Dühring Bilimi Altüst Ediyor” 
(Anti-Dühring) kitabı, kısa zamanda yeni devrimci işçi 
kuşağının felsefe kılavuzu haline geldi. Bu yapıtında 
Engels, Dühring'in yavanlıklar sistemini acımasızca yı-
kıyor ve ilk kez diyalektik materyalizmin, usta elinden 
çıkma tam ve açık bir açıklamasını yapıyordu (Engels'in 
Anti-Dühring'ine bakınız).

EFLATUN (MÖ 427-348) - Bkz. Platon.

Buna göre, bütün fikirler, dolaysız olarak, duyumlardan 
gelir.

DÜHRİNG, Eugen (1833-1921). - Alman filozof ve ikti-
satçısı, bir süre Berlin Üniversitesinde felsefe ve ekono-
mi politik dersleri vermiştir. Kısa süre sonra gözleri gör-
mez oldu; ölümüne kadar, önce Berlin'de, daha sonra da 
Nowawes'te, yazar olarak yaşadı. Bir burjuva sosyalizmi-
nin, toplum düzeninin temelini "bireysel ruhun doğal ça-
baları"nda gören bu en belirgin temsilcisi, toplumsal ü-
ründe işçilerin artan payı teorisini öğretiyor ve geleceğin 
kurtuluşunu sınıflararası uzlaşmaz karşıtlıkların uzlaş-
masından bekliyordu; kendisini insanlığın düzelticisi, i-
yileştiricisi gibi görüyordu. Çok çeşitli konularda konfe-
ranslar verdi. Berlin profesörlerine karşı uluorta saldırı-
ları sonucu, kısa zamanda koltuğundan oldu. 1870-1880 
yılları arasında, sosyal-demokrasi, pek çok yandaş bul-
muştu. Dühring, birçok yapıtında, toplumsal-felsefi özel 
bir sistem geliştirdi ki, bu sistem, kendisinin bulmuş ol-
duğunu sandığı bir sürü mutlak "son yargı gerçekleri"nin 
yardımıyla oluşturulmuştu. Hıristiyanlığa karşıydı ve a-
teşli bir yahudi düşmanıydı. Kendi elinde olmayarak, 
dolaylı bir şekilde, bilimsel komünizme büyük bir hiz-
meti olmuştur; Marks'a ve Lassalle'a karşı tutkulu saldı-
rıları ve büyüklük deliliğinin damgasını taşıyan "gerçe-
ğin felsefesi", Engels'in ünlü yergi yazısındaki yanıta 
yolaçtı: “Bay Eugen Dühring Bilimi Altüst Ediyor” 
(Anti-Dühring) kitabı, kısa zamanda yeni devrimci işçi 
kuşağının felsefe kılavuzu haline geldi. Bu yapıtında 
Engels, Dühring'in yavanlıklar sistemini acımasızca yı-
kıyor ve ilk kez diyalektik materyalizmin, usta elinden 
çıkma tam ve açık bir açıklamasını yapıyordu (Engels'in 
Anti-Dühring'ine bakınız).

EFLATUN (MÖ 427-348) - Bkz. Platon.

 257Georges Politzer



ELEALILAR. - Güney İtalya'da Yunanlıların kurduğu 
Elea kentinden Elealı filozoflar. Heraklitos'a ve Milet 
(Milas) okuluna (Thales'e bakınız) karşı olan Elealılar, 
varlığın değişmezliğini iddia ediyorlardı. Bunlar arasın-
da en ünlüleri Zenon'dur (İÖ 500 yılları).

ENGELS, Friedrich (1820-1895). - Marks'ın en sevgili 
dostu ve ayrılmaz savaşım arkadaşı, diyalektik materya-
lizmin ve bilimsel sosyalizmin ortak kurucusu ve “Ko-
münist Parti Manifestosu”nun hazırlanışında Marks'ın 
yardımcısı; Komünistler Birliğinin ve Uluslararası İşçi 
Birliğinin ya da Birinci Enternasyonalin kurucuların-
dan. Marks'ın (1883'te) ölümünden sonra, uluslararası 
işçi hareketinin manevi önderi ve en büyük otoritesi 
oldu. Onun başlıca değeri, diyalektik materyalizmi ge-
liştirmesinde ve açıklamasındadır. Teorik yapıtları ara-
sında ilk yeri, felsefe konusundaki yergi yazılarına ver-
mek gerekir. Bunlar, proletarya düşüncesi üzerinde en 
kalıcı etkiyi yapmış olan ve giderek artan bir önem kaza-
nan başyapıtlardır. Engels, bu yapıtlarında, toplumsal 
sınıfların savaşımları ile ve üretici güçlerin gelişmesi ve 
doğa bilimlerinin paralel ilerleyişi ile felsefenin diya-
lektik ilişkilerini ustalıkla ve eşi bulunmaz bir duruluk 
ve açıklıkla gösterir. Böylece okuru, hep aynı yollardan 
geçirerek şu gerçeğe götürür: Bütün insanlığı gerçekten 
kurtaran bir felsefe, ancak diyalektik materyalizm felse-
fesi olabilir, çünkü, yalnız bu felsefe teorik düşünceyi i-
dealizmin Scylla'sından, mekanikçi kaba materyalizmin 
Charybde'inden koruyabilecek ve bilginin tutarlı bir ma-
teryalist teorisinin zaferini sağlayabilecek yetenektedir. 
Engels'in bu konudaki başlıca yapıtları: “Anti-Düh-
ring”, Lessing tarzında hazırlanmış, taptaze bir hava, 
canlılık, savaşımcı bir güçle dolu bu polemik yapıtı, 
materyalist dünya anlayışının olağanüstü verimli bir 
savunmasıdır; “Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 

ELEALILAR. - Güney İtalya'da Yunanlıların kurduğu 
Elea kentinden Elealı filozoflar. Heraklitos'a ve Milet 
(Milas) okuluna (Thales'e bakınız) karşı olan Elealılar, 
varlığın değişmezliğini iddia ediyorlardı. Bunlar arasın-
da en ünlüleri Zenon'dur (İÖ 500 yılları).

ENGELS, Friedrich (1820-1895). - Marks'ın en sevgili 
dostu ve ayrılmaz savaşım arkadaşı, diyalektik materya-
lizmin ve bilimsel sosyalizmin ortak kurucusu ve “Ko-
münist Parti Manifestosu”nun hazırlanışında Marks'ın 
yardımcısı; Komünistler Birliğinin ve Uluslararası İşçi 
Birliğinin ya da Birinci Enternasyonalin kurucuların-
dan. Marks'ın (1883'te) ölümünden sonra, uluslararası 
işçi hareketinin manevi önderi ve en büyük otoritesi 
oldu. Onun başlıca değeri, diyalektik materyalizmi ge-
liştirmesinde ve açıklamasındadır. Teorik yapıtları ara-
sında ilk yeri, felsefe konusundaki yergi yazılarına ver-
mek gerekir. Bunlar, proletarya düşüncesi üzerinde en 
kalıcı etkiyi yapmış olan ve giderek artan bir önem kaza-
nan başyapıtlardır. Engels, bu yapıtlarında, toplumsal 
sınıfların savaşımları ile ve üretici güçlerin gelişmesi ve 
doğa bilimlerinin paralel ilerleyişi ile felsefenin diya-
lektik ilişkilerini ustalıkla ve eşi bulunmaz bir duruluk 
ve açıklıkla gösterir. Böylece okuru, hep aynı yollardan 
geçirerek şu gerçeğe götürür: Bütün insanlığı gerçekten 
kurtaran bir felsefe, ancak diyalektik materyalizm felse-
fesi olabilir, çünkü, yalnız bu felsefe teorik düşünceyi i-
dealizmin Scylla'sından, mekanikçi kaba materyalizmin 
Charybde'inden koruyabilecek ve bilginin tutarlı bir ma-
teryalist teorisinin zaferini sağlayabilecek yetenektedir. 
Engels'in bu konudaki başlıca yapıtları: “Anti-Düh-
ring”, Lessing tarzında hazırlanmış, taptaze bir hava, 
canlılık, savaşımcı bir güçle dolu bu polemik yapıtı, 
materyalist dünya anlayışının olağanüstü verimli bir 
savunmasıdır; “Ludwig Feuerbach ve Klasik Alman 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
258



Felsefesinin Sonu”, felsefenin Hegel'den Marks'a kadar 
gelişmesi üzerine parlak bir deneme yazısıdır. Daha az 
tanınan, ama “Anti-Dühring” ile birlikte marksistlerin, 
felsefesinin yeni idealist  sistemlerine karşı 
savaşımlarında temel bir silahı olabilecek bütün 
niteliklere sahip olan bir yapıtı da “Doğanın 
Diyalektiği”dir. Fransa'da birkaç yıl önce yayınlanmış, 
1873'ten 1892'ye kadar yazılmış makalelerden ve 
parçalardan derlenmiştir; -bazı noktalarda son bilimsel 
bulgularla aşılmış olsa bile- diyalektik materyalizm ve 
onun doğru yorumu için, savaşım veren herkes için, 
çağdaş doğa bilimlerinin sonuçlarını uyumlu bir 
biçimde marksizmin büny- esine katma zorunluluğunu 
kafasına koymuş olan herkes için tükenmez bir 
kaynaktır. Öteki teorik ve yöntembilimsel önemli 
yapıtları arasında şunları sayalım: “İngiltere'de Emekçi 
Sınıfların Durumu” (1845); “Komünist Parti 
Manifestosu” -Marks'la birlikte-; “Almanya'da Burjuva 
Demokratik Devrim” (1850-1852) - içerdiği bölümler: 
“Köylüler Savaşı”, “Almanya'da Devrim ve Karşı-
Devrim” ve “Reich Anayasası İçin Kampanya”-; 
“Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm” (1880); 
“Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni” (1884); 
“Konut Sorunu” (1872); “İlkel Hıristiyanlık Tarihine 
Katkı”; “Kapital Üzerine İncelemeler”; “Erfurt 
Programının Eleştirisi” (1891).

Bunlardan başka, “Edebiyat ve Sanat Üzerine”, 
“Din Üzerine”, “"Kapital" Üzerine”, “Felsefe 
İncelemeleri”, Marks ve Engels'in bu konulardaki 
seçilmiş metinlerini içerir. Engels'in yazışmaları 
arasında, “K. Marks-F. Engels Yazışması”nı (9 cilt) ve 
“Friedrich Engels-Paul ve Laura Lafargue Yazışması”nı 
(3 cilt) analım.

EPİKÜROS (İO 341-270). - Yunan filozofu Epiküros, 

Felsefesinin Sonu”, felsefenin Hegel'den Marks'a kadar 
gelişmesi üzerine parlak bir deneme yazısıdır. Daha az 
tanınan, ama “Anti-Dühring” ile birlikte marksistlerin, 
felsefesinin yeni idealist  sistemlerine karşı 
savaşımlarında temel bir silahı olabilecek bütün 
niteliklere sahip olan bir yapıtı da “Doğanın 
Diyalektiği”dir. Fransa'da birkaç yıl önce yayınlanmış, 
1873'ten 1892'ye kadar yazılmış makalelerden ve 
parçalardan derlenmiştir; -bazı noktalarda son bilimsel 
bulgularla aşılmış olsa bile- diyalektik materyalizm ve 
onun doğru yorumu için, savaşım veren herkes için, 
çağdaş doğa bilimlerinin sonuçlarını uyumlu bir 
biçimde marksizmin büny- esine katma zorunluluğunu 
kafasına koymuş olan herkes için tükenmez bir 
kaynaktır. Öteki teorik ve yöntembilimsel önemli 
yapıtları arasında şunları sayalım: “İngiltere'de Emekçi 
Sınıfların Durumu” (1845); “Komünist Parti 
Manifestosu” -Marks'la birlikte-; “Almanya'da Burjuva 
Demokratik Devrim” (1850-1852) - içerdiği bölümler: 
“Köylüler Savaşı”, “Almanya'da Devrim ve Karşı-
Devrim” ve “Reich Anayasası İçin Kampanya”-; 
“Ütopik Sosyalizm ve Bilimsel Sosyalizm” (1880); 
“Ailenin, Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni” (1884); 
“Konut Sorunu” (1872); “İlkel Hıristiyanlık Tarihine 
Katkı”; “Kapital Üzerine İncelemeler”; “Erfurt 
Programının Eleştirisi” (1891).

Bunlardan başka, “Edebiyat ve Sanat Üzerine”, 
“Din Üzerine”, “"Kapital" Üzerine”, “Felsefe 
İncelemeleri”, Marks ve Engels'in bu konulardaki 
seçilmiş metinlerini içerir. Engels'in yazışmaları 
arasında, “K. Marks-F. Engels Yazışması”nı (9 cilt) ve 
“Friedrich Engels-Paul ve Laura Lafargue Yazışması”nı 
(3 cilt) analım.

EPİKÜROS (İO 341-270). - Yunan filozofu Epiküros, 

 259Georges Politzer



Atina'da, felsefe öğretmiştir. Denildiğine göre, yaklaşık 
olarak 300 cilt tutan yapıtından, bize, ancak öğretisinin 
özetini taşıyan birkaç mektupla özdeyişlerinden bir der-
leme kalmıştır.

Epiküros, dünyanın, başlangıcı rasgele, arızi 
(accident) bir şey olan bir nedensellik gereğince bulu-
şan, birleşen ve dağılan bir atomlar sonsuzluğundan ya-
pılmış olduğunu öğretir, Belki de gerçekten tanrılar var-
dır, ama onlar, gene Epiküros'a göre, her ne olursa olsun 
bizim dünyamızla uğraşmazlar. Demek ki, insan özgür-
dür ve ölümden korkacak bir şey yoktur. Böylece korku-
dan ve yanılgıdan kurtulan insan, dayanıksız ve geçici 
yararlara sırt çevirmeli ve ölçülü zevkler verecek daya-
nıklı ve kalıcı yararlar aramalıdır.

EREKBİLİM (Teleologie). - Doğadaki bütün varlıkların 
bir sonu (telos, Yunanca son), -çok kez tanrının ya da a-
lınyazısının, takdiri ilahinin istediği- belirli bir amacı 
olduğu yolunda bir varsayım. Bu açıklamanın en ileri 
götürülmüş biçimini, Bernardin de Saint-Pierre'de (18. 
yüzyıl) görürüz. O, eğer elma, ağacın dalında asılı duru-
yorsa, bu insanın onu kolaylıkla ele geçirebilmesi için-
dir; eğer balkabağı bir ağaçta değil de yerde bitiyorsa, 
bu balkabağının gelip geçenlerin başına düşmemesi i-
çindir, vb. diyordu. Bu varsayım, zamanımızda bile, bazı 
doğabilim uzmanlarınca, daha az karikatürümsü bir bi-
çimiyle benimsenmektedir.

FEUERBACH, Ludwig (1804-1872). - Alman filozofu 
materyalist, zamanın ünlü suçbilimcisi. Paul-Anselme 
Feuerbach'ın oğlu. Felsefe anlayışı yüzünden akademik 
kariyerini bırakmak zorunda kaldı ve köyde yaşadığı 
halde para sıkıntısı içindeydi. Sol-hegelcilikten mater-
yalizme geçti. "Düşünce varlıktan çıkmıştır, varlık 
düşünceden değil." İnsan doğanın ürünüdür; din, insan 

Atina'da, felsefe öğretmiştir. Denildiğine göre, yaklaşık 
olarak 300 cilt tutan yapıtından, bize, ancak öğretisinin 
özetini taşıyan birkaç mektupla özdeyişlerinden bir der-
leme kalmıştır.

Epiküros, dünyanın, başlangıcı rasgele, arızi 
(accident) bir şey olan bir nedensellik gereğince bulu-
şan, birleşen ve dağılan bir atomlar sonsuzluğundan ya-
pılmış olduğunu öğretir, Belki de gerçekten tanrılar var-
dır, ama onlar, gene Epiküros'a göre, her ne olursa olsun 
bizim dünyamızla uğraşmazlar. Demek ki, insan özgür-
dür ve ölümden korkacak bir şey yoktur. Böylece korku-
dan ve yanılgıdan kurtulan insan, dayanıksız ve geçici 
yararlara sırt çevirmeli ve ölçülü zevkler verecek daya-
nıklı ve kalıcı yararlar aramalıdır.

EREKBİLİM (Teleologie). - Doğadaki bütün varlıkların 
bir sonu (telos, Yunanca son), -çok kez tanrının ya da a-
lınyazısının, takdiri ilahinin istediği- belirli bir amacı 
olduğu yolunda bir varsayım. Bu açıklamanın en ileri 
götürülmüş biçimini, Bernardin de Saint-Pierre'de (18. 
yüzyıl) görürüz. O, eğer elma, ağacın dalında asılı duru-
yorsa, bu insanın onu kolaylıkla ele geçirebilmesi için-
dir; eğer balkabağı bir ağaçta değil de yerde bitiyorsa, 
bu balkabağının gelip geçenlerin başına düşmemesi i-
çindir, vb. diyordu. Bu varsayım, zamanımızda bile, bazı 
doğabilim uzmanlarınca, daha az karikatürümsü bir bi-
çimiyle benimsenmektedir.

FEUERBACH, Ludwig (1804-1872). - Alman filozofu 
materyalist, zamanın ünlü suçbilimcisi. Paul-Anselme 
Feuerbach'ın oğlu. Felsefe anlayışı yüzünden akademik 
kariyerini bırakmak zorunda kaldı ve köyde yaşadığı 
halde para sıkıntısı içindeydi. Sol-hegelcilikten mater-
yalizme geçti. "Düşünce varlıktan çıkmıştır, varlık 
düşünceden değil." İnsan doğanın ürünüdür; din, insan 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
260



doğasının mitlere ilişkin yansısıdır. "Onun tanrısında 
insanı görüp tanırsın ve insanda da gene onun tanrısını; 
ikisi özdeştir." İnsanı yaratan tanrı değildir, ama insan 
düş olarak tanrıyı yaratmıştır. Feuerbach'ın felsefesi, 
Hegel'in felsefesi ile Marks felsefesi arasında bağlayıcı 
bir ara halkadır. Her ne kadar birkaç yerde 18. yüzyıl 
Fransız materyalizmi üzerine çok aşağılayıcı düşünceler 
ileri sürse de, Feuerbach, gene de, gerçekte, bütün er-
demleri ve bütün kusurları ile birlikte, bütün "tanrı-
bilime" karşı, soylu, ağırbaşlı ve devrimci hıncı ile ve 
toplumsal olayları ve edimleri açıklama sözkonusu oldu-
ğunda idealizme eğilimi ile 18. yüzyıl materyalizminin 
en iyi eleştircisi oldu.

Belirli bir süre Feuerbach'ın öğretilileri olan 
Marks ve Engels, onun materyalizminin yetersizliğini 
kısa bir zamanda ortaya koydular. Feuerbach'ın 
düşüncesinde değerli ne varsa, hepsini özümleyerek, 
onu aşan diyalektik materyalizmi kurdular.

FİZYOLOJİ. - Yaşam belirtisi olan organik işlevleri, gö-
revleri inceleyen bilim.

FLOJİSTİK. - Eski kimyacılar tarafından, yanma, ateş 
olayını açıklamak için düşünülen bir ilke ya da akışkan 
madde.

GALİLEİ (1564-1642). - Matematikçi, fizikçi, astro-
nom, İtalya'da deneysel bilimin kurucusu. Galilei, sar-
kacın salınımlarının eşzamanlılığını bulur ve farklı ağır-
lıktaki cisimlerin boşluk içinde eşit zamanda düştükle-
rini kanıtlar. Astronomide Kopernik sistemini kabul e-
der ve yeni bir teleskop yaparak Kopernik sistemine uy-
gun buluşlar yapar. Böylece güneşin dünyanın merkezi 
olduğunu ve yeryüzünün güneşin çevresinde döndüğünü 
açıklar. Engizisyonun kovuşturmasına uğrayınca, sözü-

doğasının mitlere ilişkin yansısıdır. "Onun tanrısında 
insanı görüp tanırsın ve insanda da gene onun tanrısını; 
ikisi özdeştir." İnsanı yaratan tanrı değildir, ama insan 
düş olarak tanrıyı yaratmıştır. Feuerbach'ın felsefesi, 
Hegel'in felsefesi ile Marks felsefesi arasında bağlayıcı 
bir ara halkadır. Her ne kadar birkaç yerde 18. yüzyıl 
Fransız materyalizmi üzerine çok aşağılayıcı düşünceler 
ileri sürse de, Feuerbach, gene de, gerçekte, bütün er-
demleri ve bütün kusurları ile birlikte, bütün "tanrı-
bilime" karşı, soylu, ağırbaşlı ve devrimci hıncı ile ve 
toplumsal olayları ve edimleri açıklama sözkonusu oldu-
ğunda idealizme eğilimi ile 18. yüzyıl materyalizminin 
en iyi eleştircisi oldu.

Belirli bir süre Feuerbach'ın öğretilileri olan 
Marks ve Engels, onun materyalizminin yetersizliğini 
kısa bir zamanda ortaya koydular. Feuerbach'ın 
düşüncesinde değerli ne varsa, hepsini özümleyerek, 
onu aşan diyalektik materyalizmi kurdular.

FİZYOLOJİ. - Yaşam belirtisi olan organik işlevleri, gö-
revleri inceleyen bilim.

FLOJİSTİK. - Eski kimyacılar tarafından, yanma, ateş 
olayını açıklamak için düşünülen bir ilke ya da akışkan 
madde.

GALİLEİ (1564-1642). - Matematikçi, fizikçi, astro-
nom, İtalya'da deneysel bilimin kurucusu. Galilei, sar-
kacın salınımlarının eşzamanlılığını bulur ve farklı ağır-
lıktaki cisimlerin boşluk içinde eşit zamanda düştükle-
rini kanıtlar. Astronomide Kopernik sistemini kabul e-
der ve yeni bir teleskop yaparak Kopernik sistemine uy-
gun buluşlar yapar. Böylece güneşin dünyanın merkezi 
olduğunu ve yeryüzünün güneşin çevresinde döndüğünü 
açıklar. Engizisyonun kovuşturmasına uğrayınca, sözü-

 261Georges Politzer



nü geri almak zorunda kalır ve sözünü geri aldıktan son-
ra da ünlü sözünü söyler: "Ama o, gene de dönüyor!"

GİZEMCİLİK (Mysticisme). - Felsefi ve dinsel bir tutum. 
Buna göre, yetkinlik (ahlakta olduğu kadar bilgide yet-
kinlik), gizemli bir tarzda, insanı (kendi iç alemini) tan-
rıya birleştiren bir çeşit tapınma; ibadettir. Gizemcilik 
sözünden, aynı zamanda, karanlık olanı yeğ tutan ve gi-
zemli olana inanan zihinsel bir eğilim anlaşılır. Bu, us-
çuluğa karşıdır.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1770-1831). - Al-
manya'nın en önemli idealist filozofu. Önemini, özellik-
le, idealist bir biçimde tasarladığı ama temelde doğru 
olan diyalektik yöntemiyle kazanmıştır. Hegel, nesnel 
bir idealisttir; ona göre gerçeğin ilk ilkesi mutlak Fikir'-
dir (/dee). Bu mutlak Fikir, önce doğada kendini açığa 
vurur, sonra ruh ve bilgi olur. Fikirin bu oluşu, mantıksal 
diyalektik bir gelişme oluşturur ki, gerçek tarih bunun 
anlatımından başka bir şey değildir. Şu halde dünyanın 
ve dünya tarihinin yaratıcısı, salt düşüncedir; dünya Fi-
kir'in bir gösterisinden başka bir şey değildir. Feuer-
bach'ın da gösterdiği gibi bu Fikir (Idee) sonu sonuna, 
soyut ve mantıksal bir kılıf içindeki hıristiyanlığın tanrı-
sından başka bir şey değildir. Marks ve Engels, Hegel'in 
diyalektiğini tersine çevirdiler ve ona materyalist bir i-
çerik vererek ve böylece onu gerçekten devrimci teorik 
bir silah haline getirerek "ayaklarının üzerine oturttu-
lar".

HEGELCİLER (Genç). - Hegel'in ölümünden sonra öğ-
rencileri, hocalarının öğretisini yorumlayışlarına göre 
birbirine karşı iki gruba bölündüler. Bu öğretinin yalnız-
ca sözleri (lafzı) ile yetinenler, sağ-hegelciliği oluşturdu-
lar. Bunlar, Prusya devletinin savunucuları idiler. Öteki-

nü geri almak zorunda kalır ve sözünü geri aldıktan son-
ra da ünlü sözünü söyler: "Ama o, gene de dönüyor!"

GİZEMCİLİK (Mysticisme). - Felsefi ve dinsel bir tutum. 
Buna göre, yetkinlik (ahlakta olduğu kadar bilgide yet-
kinlik), gizemli bir tarzda, insanı (kendi iç alemini) tan-
rıya birleştiren bir çeşit tapınma; ibadettir. Gizemcilik 
sözünden, aynı zamanda, karanlık olanı yeğ tutan ve gi-
zemli olana inanan zihinsel bir eğilim anlaşılır. Bu, us-
çuluğa karşıdır.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich (1770-1831). - Al-
manya'nın en önemli idealist filozofu. Önemini, özellik-
le, idealist bir biçimde tasarladığı ama temelde doğru 
olan diyalektik yöntemiyle kazanmıştır. Hegel, nesnel 
bir idealisttir; ona göre gerçeğin ilk ilkesi mutlak Fikir'-
dir (/dee). Bu mutlak Fikir, önce doğada kendini açığa 
vurur, sonra ruh ve bilgi olur. Fikirin bu oluşu, mantıksal 
diyalektik bir gelişme oluşturur ki, gerçek tarih bunun 
anlatımından başka bir şey değildir. Şu halde dünyanın 
ve dünya tarihinin yaratıcısı, salt düşüncedir; dünya Fi-
kir'in bir gösterisinden başka bir şey değildir. Feuer-
bach'ın da gösterdiği gibi bu Fikir (Idee) sonu sonuna, 
soyut ve mantıksal bir kılıf içindeki hıristiyanlığın tanrı-
sından başka bir şey değildir. Marks ve Engels, Hegel'in 
diyalektiğini tersine çevirdiler ve ona materyalist bir i-
çerik vererek ve böylece onu gerçekten devrimci teorik 
bir silah haline getirerek "ayaklarının üzerine oturttu-
lar".

HEGELCİLER (Genç). - Hegel'in ölümünden sonra öğ-
rencileri, hocalarının öğretisini yorumlayışlarına göre 
birbirine karşı iki gruba bölündüler. Bu öğretinin yalnız-
ca sözleri (lafzı) ile yetinenler, sağ-hegelciliği oluşturdu-
lar. Bunlar, Prusya devletinin savunucuları idiler. Öteki-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
262



ler, gene Hegel'in kendi yöntemine dayanarak onun ide-
alist ve gerici yargılarını reddederek, sol-hegelcileri ya 
da "genç hegelcileri" oluşturdular. Bütün gericilik bi-
çimlerine saldırdılar. Bunlar arasında, Arnold Ruge, St-
rauss, Bruno Bauer, Feuerbach, Stirner, Koppen, Karl 
Marks, Friedrich Engels vb. vardı.

HELVETİUS, Claude Adrien. (1715-1771). - Paris'te 
doğmuş mültezim, edebiyatçı ve filozof; 18. yüzyılın bü-
yük materyalistlerinden biri. Başlıca yapıtları: “Ruh 
Üzerine” (1758) -Parlamentonun emri ile yakıldı-; “İn-
san Üzerine” (1772). Feodalitenin ve tanrıbilimin düş-
manı olan Helvetius, bireysel çıkarlarla, toplumsal çı-
karların uyumu üzerine kurulu "hukuk düzeni" önerir, 
ama toplumu iyileştirmek için eğitime güvenir.

HERAKLİTOS (İÖ 544-475), Obscur (Karanlık, Muz-
lim) de denilir. - Heraklitos, küçük Asya'da bir ticaret 
kenti olan Efes'te yaşadı. Antikçağın en büyük diyalek-
tikçilerinden biri oldu. Ona göre, oluş, evrenin temel 
yasasıdır; savaşım, karşıtların birliği, varlıkla varlık 
olmayanın birliği, dünyanın özü işte budur. Heraklitos, 
evrenin en genel yasasını, bütün şeylerin bu kalımsızlı-
ğında, durulmamışlığında, her varlığın bu sürekli değiş-
mesinde görmüştür. Her şey akar, her şey değişir ve hiç-
bir şey kalıcı değildir, bu nedenle, "aynı ırmağa iki kere 
giremeyiz". Evren, savaş ve barıştır, yaz ve kıştır, akış ve 
durgunluktur vb. Ve çelişki, dünyanın egemen ilkesi, 
Heraklitos'a göre ayrılmazcasına şeylerin içinde olan bir 
şeydir, öyle ki her şey bir karşıtlar birliğidir.

HOLBACH, Paul Henri Thiry, baron (1723-1789). - 
Fransız materyalisti. 12 yaşında Paris'e geldi, öğrenimi-
ni, gerçek yurdu haline gelen Fransa'da, sonra da 
Leyde'de yaptı. Holbach, Diderot ile birlikte, “Ansiklo-

ler, gene Hegel'in kendi yöntemine dayanarak onun ide-
alist ve gerici yargılarını reddederek, sol-hegelcileri ya 
da "genç hegelcileri" oluşturdular. Bütün gericilik bi-
çimlerine saldırdılar. Bunlar arasında, Arnold Ruge, St-
rauss, Bruno Bauer, Feuerbach, Stirner, Koppen, Karl 
Marks, Friedrich Engels vb. vardı.

HELVETİUS, Claude Adrien. (1715-1771). - Paris'te 
doğmuş mültezim, edebiyatçı ve filozof; 18. yüzyılın bü-
yük materyalistlerinden biri. Başlıca yapıtları: “Ruh 
Üzerine” (1758) -Parlamentonun emri ile yakıldı-; “İn-
san Üzerine” (1772). Feodalitenin ve tanrıbilimin düş-
manı olan Helvetius, bireysel çıkarlarla, toplumsal çı-
karların uyumu üzerine kurulu "hukuk düzeni" önerir, 
ama toplumu iyileştirmek için eğitime güvenir.

HERAKLİTOS (İÖ 544-475), Obscur (Karanlık, Muz-
lim) de denilir. - Heraklitos, küçük Asya'da bir ticaret 
kenti olan Efes'te yaşadı. Antikçağın en büyük diyalek-
tikçilerinden biri oldu. Ona göre, oluş, evrenin temel 
yasasıdır; savaşım, karşıtların birliği, varlıkla varlık 
olmayanın birliği, dünyanın özü işte budur. Heraklitos, 
evrenin en genel yasasını, bütün şeylerin bu kalımsızlı-
ğında, durulmamışlığında, her varlığın bu sürekli değiş-
mesinde görmüştür. Her şey akar, her şey değişir ve hiç-
bir şey kalıcı değildir, bu nedenle, "aynı ırmağa iki kere 
giremeyiz". Evren, savaş ve barıştır, yaz ve kıştır, akış ve 
durgunluktur vb. Ve çelişki, dünyanın egemen ilkesi, 
Heraklitos'a göre ayrılmazcasına şeylerin içinde olan bir 
şeydir, öyle ki her şey bir karşıtlar birliğidir.

HOLBACH, Paul Henri Thiry, baron (1723-1789). - 
Fransız materyalisti. 12 yaşında Paris'e geldi, öğrenimi-
ni, gerçek yurdu haline gelen Fransa'da, sonra da 
Leyde'de yaptı. Holbach, Diderot ile birlikte, “Ansiklo-

 263Georges Politzer



pedi”nin hazırlanmasında etkin bir görev aldı. “Ansiklo-
pedi”ye, doğa bilimlerine ilişkin açıklamalar ve makale-
ler yazdı. Onun salonu, o zamanın Fransası'nın en iyi ka-
falarının toplantı yeriydi. Üçüncü gücün (Tiers Etat-soy-
lular ve din mensupları dışında kalan halk) devrimci i-
deolojisi bu salonda biçimlendi, daha sonra 18. yüzyılın 
Fransız materyalizmi diye adlandırılacak olan felsefenin 
ilkeleri, birkaç dostun dar çevresi içinde, bu salonda di-
le getirildi. Mekanikçi materyalizm, onun yapıtlarında 
sistemli ve tamamlanmış ifadesini buldu. Holbach, iki-
ciliğe, dünyanın madde ve ruh diye ikileştirilmesine 
karşı çıkmıştır. İnsan, doğanın zorunlu ürününden başka 
bir şey değildir. Doğa, hareket halinde bir maddedir. 
Madde, bizim duyu organlarımız üzerinde doğrudan 
doğruya ya da dolaylı olarak işleyen, etki yapan şeydir. 
Ruhçu ve tanrıbilimci sistemler, ancak insan beyninin 
ipesapa gelmez saçmalarıdır, insan bilgisizliğinin mey-
vesi ve bu sistemlerden çıkar sağlayanların çoğunun, ö-
zellikle de kilisenin bilinçli bir aldatmacasının ürünü-
dür. “Doğanın Sistemi” (1770) adlı yapıtının, kendi za-
manında, olağanüstü devrimci bir etkisi oldu.

HUME, David (1711-1776). - İskoçyalı filozof, felsefede 
kuşkucu ve bilinemezci (septik ve agnostik), aktif politi-
kacı, toplumsal ekonomi sorunları üzerine denemeler 
yazdı ve özgün bir tarihçi oldu. Hume'un felsefesi İngiliz 
burjuvazisine özgü düşüncenin yöneliminin, yani 
Locke'un deneysel felsefesi ile başlayıp sonradan Ber-
keley'in öznelciliğine (subjectivisme) dönen, ve en so-
nunda bütün temel sorunlarda bilinemezcilikten yana, 
yani gerçek bilginin olanaksızlığını iddia eden teoriden 
yana düşünceleri benimseyen yönelimin en belirgin ör-
neğini temsil eder. Hume, Berkeley gibi, maddenin var-
lığını yadsımakla yetinmez, nedensellik ilişkilerinin 
nesnel gerçeklikleri olmadığını, yalnızca öznel bir alış-

pedi”nin hazırlanmasında etkin bir görev aldı. “Ansiklo-
pedi”ye, doğa bilimlerine ilişkin açıklamalar ve makale-
ler yazdı. Onun salonu, o zamanın Fransası'nın en iyi ka-
falarının toplantı yeriydi. Üçüncü gücün (Tiers Etat-soy-
lular ve din mensupları dışında kalan halk) devrimci i-
deolojisi bu salonda biçimlendi, daha sonra 18. yüzyılın 
Fransız materyalizmi diye adlandırılacak olan felsefenin 
ilkeleri, birkaç dostun dar çevresi içinde, bu salonda di-
le getirildi. Mekanikçi materyalizm, onun yapıtlarında 
sistemli ve tamamlanmış ifadesini buldu. Holbach, iki-
ciliğe, dünyanın madde ve ruh diye ikileştirilmesine 
karşı çıkmıştır. İnsan, doğanın zorunlu ürününden başka 
bir şey değildir. Doğa, hareket halinde bir maddedir. 
Madde, bizim duyu organlarımız üzerinde doğrudan 
doğruya ya da dolaylı olarak işleyen, etki yapan şeydir. 
Ruhçu ve tanrıbilimci sistemler, ancak insan beyninin 
ipesapa gelmez saçmalarıdır, insan bilgisizliğinin mey-
vesi ve bu sistemlerden çıkar sağlayanların çoğunun, ö-
zellikle de kilisenin bilinçli bir aldatmacasının ürünü-
dür. “Doğanın Sistemi” (1770) adlı yapıtının, kendi za-
manında, olağanüstü devrimci bir etkisi oldu.

HUME, David (1711-1776). - İskoçyalı filozof, felsefede 
kuşkucu ve bilinemezci (septik ve agnostik), aktif politi-
kacı, toplumsal ekonomi sorunları üzerine denemeler 
yazdı ve özgün bir tarihçi oldu. Hume'un felsefesi İngiliz 
burjuvazisine özgü düşüncenin yöneliminin, yani 
Locke'un deneysel felsefesi ile başlayıp sonradan Ber-
keley'in öznelciliğine (subjectivisme) dönen, ve en so-
nunda bütün temel sorunlarda bilinemezcilikten yana, 
yani gerçek bilginin olanaksızlığını iddia eden teoriden 
yana düşünceleri benimseyen yönelimin en belirgin ör-
neğini temsil eder. Hume, Berkeley gibi, maddenin var-
lığını yadsımakla yetinmez, nedensellik ilişkilerinin 
nesnel gerçeklikleri olmadığını, yalnızca öznel bir alış-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
264



kanlığın değişikliklerine uyarak kurulmuş olduklarını 
bildirerek, kuşkuculuğunu, şeylerin nedensel ilişkileri-
ne kadar genişletir. İnsan, olaylar dizilerinin, düzenli bir 
biçimde yinelendiğini saptadı, ve bundan, başka hiçbir 
neden olmaksızın, olaylardan birinin, ötekinin nedeni 
olduğu sonucuna vardı. Şunu gözlüyorum, diyor Hume, 
ne zaman ak bilye; kızıl bilyeye çarpsa, kızıl bilye hare-
ket ediyor. Bunun sürekli böyle olmasını, beyaz bilyenin 
çarpması, kızıl bilyenin hareketinin nedenidir diyerek 
ifade ediyorum. Peki ama, burada, zorunlu ve nesnel bir 
nedensellik olduğunu, basit kişisel bir yanılma olmadı-
ğını kim temin edebilir bana? Kim bana temin edebilir, 
yarın da, gene beyaz bilyenin çarpmasının kızıl bilyeyi 
harekete geçireceğini ve gene onun hareketinin nedeni 
olacağını? Demek ki, Hume, her şeye karşın, gene de 
dünyanın bilinmesi ve açıklanmasının eksenini oluştu-
ran nedensellik ilişkisi konusunda, her türlü garantiyi 
reddediyor. Gene ona göre, dış dünya, en sonunda bir 
varsayımdan bir "sanı"dan başka bir şey değildir. İşte 
Hume'u çürütmek için Kant, kendi "eleştiri" öğretisini 
hazırlamıştır. Marks'ın “Ekonomi Politiğin Eleştirisine 
Katkı”da tahlil ettiği Hume'un para teorisi, onun, şey-
lerin yüzeysel görünüşlerinin her zaman esas temel sü-
reçlerin yerlerini aldığı yolundaki yutturmaca burjuva 
anlayışının ekonomik ilişkilere uygulanışıdır. Başlıca 
felsefe yapıtları: “İnsan Tabiatı Üzerine İnceleme” (1739-
1740), “İnsan Aklı Üzerine Araştırmalar” (1748).

KANT, Emmanuel (1724-1804). - Ünlü Alman filozofu. 
Bütün ömrünce Koenigsberg Üniversitesi'nde felsefe öğ-
retti. 1755'te “Evrensel Fizik ve Gök Teorisi” adlı kitabını 
yayınladı; bu kitap, yıldızların oluşumu üzerine Laplace 
teorisinin ön belirtisidir. 1781'de “Salt Aklın Eleştirisi”-
ni, 1887'de ise “Sonsuz Barış Üzerine Bilimsel İncele-
me”yi yazdı.

kanlığın değişikliklerine uyarak kurulmuş olduklarını 
bildirerek, kuşkuculuğunu, şeylerin nedensel ilişkileri-
ne kadar genişletir. İnsan, olaylar dizilerinin, düzenli bir 
biçimde yinelendiğini saptadı, ve bundan, başka hiçbir 
neden olmaksızın, olaylardan birinin, ötekinin nedeni 
olduğu sonucuna vardı. Şunu gözlüyorum, diyor Hume, 
ne zaman ak bilye; kızıl bilyeye çarpsa, kızıl bilye hare-
ket ediyor. Bunun sürekli böyle olmasını, beyaz bilyenin 
çarpması, kızıl bilyenin hareketinin nedenidir diyerek 
ifade ediyorum. Peki ama, burada, zorunlu ve nesnel bir 
nedensellik olduğunu, basit kişisel bir yanılma olmadı-
ğını kim temin edebilir bana? Kim bana temin edebilir, 
yarın da, gene beyaz bilyenin çarpmasının kızıl bilyeyi 
harekete geçireceğini ve gene onun hareketinin nedeni 
olacağını? Demek ki, Hume, her şeye karşın, gene de 
dünyanın bilinmesi ve açıklanmasının eksenini oluştu-
ran nedensellik ilişkisi konusunda, her türlü garantiyi 
reddediyor. Gene ona göre, dış dünya, en sonunda bir 
varsayımdan bir "sanı"dan başka bir şey değildir. İşte 
Hume'u çürütmek için Kant, kendi "eleştiri" öğretisini 
hazırlamıştır. Marks'ın “Ekonomi Politiğin Eleştirisine 
Katkı”da tahlil ettiği Hume'un para teorisi, onun, şey-
lerin yüzeysel görünüşlerinin her zaman esas temel sü-
reçlerin yerlerini aldığı yolundaki yutturmaca burjuva 
anlayışının ekonomik ilişkilere uygulanışıdır. Başlıca 
felsefe yapıtları: “İnsan Tabiatı Üzerine İnceleme” (1739-
1740), “İnsan Aklı Üzerine Araştırmalar” (1748).

KANT, Emmanuel (1724-1804). - Ünlü Alman filozofu. 
Bütün ömrünce Koenigsberg Üniversitesi'nde felsefe öğ-
retti. 1755'te “Evrensel Fizik ve Gök Teorisi” adlı kitabını 
yayınladı; bu kitap, yıldızların oluşumu üzerine Laplace 
teorisinin ön belirtisidir. 1781'de “Salt Aklın Eleştirisi”-
ni, 1887'de ise “Sonsuz Barış Üzerine Bilimsel İncele-
me”yi yazdı.

 265Georges Politzer



Onun bilinemezciliği, şeylerin kendilerini "ken-
dinde" oldukları gibi tanımanın olanaksız olduğunu ileri 
sürer, onları ancak bize göründükleri gibi ("olaylar", söz-
cüğün etimolojik anlamında "görüngüler" demektir) tan-
ıyabiliriz.

Kant, Fransız Devrimini sempati ile karşılamıştır. 
Kant, bir liberal, ama kurulu yasalara saygılı bir liberal 
olmuştur. Dinde, usçudur, ama olumlu (positives) dinlere 
saygı gösterir. Felsefede dogmatizme saldırır, ama kuş-
kuculuğu da kabul etmez. Ahlakta bütün dış yasaları yad-
sır, ama bütün yadsıdıklarından çok daha sert bir iç ya-
saya tabi olmak üzere, kurgu konusunda ataklık, cesaret, 
ama olgular düzenine ve pratik düzene saygı. Onun kafa-
sının belirgin özelliği budur. Kısacası, liberal burjuvazi-
nin gerçek tipidir.

KOPERNİK (1473-1543). - Ünlü Polonyalı astronom, 
“Gök Kürenin Dönüşleri” adlı kitabında, yerin kendi ek-
seni çevresinde dönme (rotasyon) hareketi ile güneşin 
çevresindeki dönme (translasyon) hareketini kanıtlar.

LA METTRIE, Julien Offroy de (1709-1751). - Fransız 
hekim ve filozofu. Kesinlikle materyalist olan “Ruhun 
Doğal Tarihi” adlı yapıtının yayınlanması, ona, askeri 
hekimlik görevini kaybettirince Frederic II'nin yanına 
gitti ve onun gözde okutmanı oldu.

La Mettrie, duyguları, tasarımları, yargıları, yal-
nızca sinir sisteminin mekanik işleyişiyle açıklayan, 
hayvanların otomatizmine (özdevim) ait dekartçı teoriyi 
insanlara uygulayan birçok kitap yazdı. Bunlardan 
“İnsan-Makine”yi (1748) belirtelim.

LENİN, Vladimir İliç Ulyanov (1870-1924). - 22 Nisan 
1870'te, Sibirya'nın Simbirsk kasabasında doğdu. Daha 
1885'te Kapital'i, Marks'ı okuyup öğrenmeye ve militan-

Onun bilinemezciliği, şeylerin kendilerini "ken-
dinde" oldukları gibi tanımanın olanaksız olduğunu ileri 
sürer, onları ancak bize göründükleri gibi ("olaylar", söz-
cüğün etimolojik anlamında "görüngüler" demektir) tan-
ıyabiliriz.

Kant, Fransız Devrimini sempati ile karşılamıştır. 
Kant, bir liberal, ama kurulu yasalara saygılı bir liberal 
olmuştur. Dinde, usçudur, ama olumlu (positives) dinlere 
saygı gösterir. Felsefede dogmatizme saldırır, ama kuş-
kuculuğu da kabul etmez. Ahlakta bütün dış yasaları yad-
sır, ama bütün yadsıdıklarından çok daha sert bir iç ya-
saya tabi olmak üzere, kurgu konusunda ataklık, cesaret, 
ama olgular düzenine ve pratik düzene saygı. Onun kafa-
sının belirgin özelliği budur. Kısacası, liberal burjuvazi-
nin gerçek tipidir.

KOPERNİK (1473-1543). - Ünlü Polonyalı astronom, 
“Gök Kürenin Dönüşleri” adlı kitabında, yerin kendi ek-
seni çevresinde dönme (rotasyon) hareketi ile güneşin 
çevresindeki dönme (translasyon) hareketini kanıtlar.

LA METTRIE, Julien Offroy de (1709-1751). - Fransız 
hekim ve filozofu. Kesinlikle materyalist olan “Ruhun 
Doğal Tarihi” adlı yapıtının yayınlanması, ona, askeri 
hekimlik görevini kaybettirince Frederic II'nin yanına 
gitti ve onun gözde okutmanı oldu.

La Mettrie, duyguları, tasarımları, yargıları, yal-
nızca sinir sisteminin mekanik işleyişiyle açıklayan, 
hayvanların otomatizmine (özdevim) ait dekartçı teoriyi 
insanlara uygulayan birçok kitap yazdı. Bunlardan 
“İnsan-Makine”yi (1748) belirtelim.

LENİN, Vladimir İliç Ulyanov (1870-1924). - 22 Nisan 
1870'te, Sibirya'nın Simbirsk kasabasında doğdu. Daha 
1885'te Kapital'i, Marks'ı okuyup öğrenmeye ve militan-

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
266



lığa başladı. İlk kez, 1887'de hapsedildi. Ağabeyi, Çar 
Aleksandr'a karşı bir suikaste katıldığı için kurşuna di-
zildi. 1891'de hukuk öğrenimini bitirdi. İşçi ve köylü sı-
nıfının kurtuluş savaşımına başladı. Tutuklandı. Sibir-
ya'ya sürüldü, serbest bırakıldı ve hemen arkasından ye-
niden tutuklandı. 1900'de ülke dışına, Zürih, Londra vc 
Cenevre'ye gitti. Ama, "Rusya'da kalanlardan çok az kim-
se Rus yaşamına Lenin kadar sıkı sıkıya içten bağlıydı." 
(Stalin). Bolşevik Partisini kurdu. 1905'te ezilen, ama 
Lenin'in dersler çıkardığı birinci devrim. Yeniden 
yurdundan ayrıldı ve oldukça uzun bir zaman Paris'te 
yaşadı (1908-1912). Ancak 1917'de "Bolşevik Partisi-
nin her an iktidarı üstlenmeye hazır olduğunu" açıkla-
mak üzere ülkesine döndü. Kerenski'nin Geçici Hükü-
metine karşı savaşım verdi. 26 Ekim akşamı, Geçici Hü-
kümetin merkezi Kışlık Saray, saldırıyla elegeçirildi. 
Lenin artık, "Sosyalist toplumu kurmaya başlıyoruz." di-
yecektir. O günden sonra, Lenin, kendini, bütünüyle ül-
kesini sosyalist bir ülke haline getirmeye adadı. Durak-
samasız bir çalışmayla yıpranan Lenin, 21 Ocak 1924'-
te, ellidört yaşında iken öldü.

Lenin, militan uğraşlarına, sonra da devlet a-
damlığı uğraşlarına karşın, bir an olsun marksist tezlerin 
yetkinleşmesine katkıda bulunmaktan geri kalmadı, o 
ölçüde ki, bugün diyalektik materyalizm, marksizm-
leninizm diye anılmaktadır. Bu açıdan en önemli yapıtı 
kuşkusuz: “Emperyalizm, Kapitalizmin En Yüksek Aşa-
ması”dır (1917). Gene tarihsel materyalizmin pratiğe i-
lişkin siyasal sorunlara uygulanması bakımından aynı 
derecede önemli yapıtı, “Sol Komünizm, Bir Çocukluk 
Hastalığı”dır (1920). Felsefe yapıtları arasında “Mater-
yalizm ve Ampiryokritisizm” (1908), “Felsefe Notları”, 
“Devlet ve Devrim” (1917) ilk sırayı tutar. “Toplu Yapıt-
lar”, 45 ciltte toplanmıştır.

lığa başladı. İlk kez, 1887'de hapsedildi. Ağabeyi, Çar 
Aleksandr'a karşı bir suikaste katıldığı için kurşuna di-
zildi. 1891'de hukuk öğrenimini bitirdi. İşçi ve köylü sı-
nıfının kurtuluş savaşımına başladı. Tutuklandı. Sibir-
ya'ya sürüldü, serbest bırakıldı ve hemen arkasından ye-
niden tutuklandı. 1900'de ülke dışına, Zürih, Londra vc 
Cenevre'ye gitti. Ama, "Rusya'da kalanlardan çok az kim-
se Rus yaşamına Lenin kadar sıkı sıkıya içten bağlıydı." 
(Stalin). Bolşevik Partisini kurdu. 1905'te ezilen, ama 
Lenin'in dersler çıkardığı birinci devrim. Yeniden 
yurdundan ayrıldı ve oldukça uzun bir zaman Paris'te 
yaşadı (1908-1912). Ancak 1917'de "Bolşevik Partisi-
nin her an iktidarı üstlenmeye hazır olduğunu" açıkla-
mak üzere ülkesine döndü. Kerenski'nin Geçici Hükü-
metine karşı savaşım verdi. 26 Ekim akşamı, Geçici Hü-
kümetin merkezi Kışlık Saray, saldırıyla elegeçirildi. 
Lenin artık, "Sosyalist toplumu kurmaya başlıyoruz." di-
yecektir. O günden sonra, Lenin, kendini, bütünüyle ül-
kesini sosyalist bir ülke haline getirmeye adadı. Durak-
samasız bir çalışmayla yıpranan Lenin, 21 Ocak 1924'-
te, ellidört yaşında iken öldü.

Lenin, militan uğraşlarına, sonra da devlet a-
damlığı uğraşlarına karşın, bir an olsun marksist tezlerin 
yetkinleşmesine katkıda bulunmaktan geri kalmadı, o 
ölçüde ki, bugün diyalektik materyalizm, marksizm-
leninizm diye anılmaktadır. Bu açıdan en önemli yapıtı 
kuşkusuz: “Emperyalizm, Kapitalizmin En Yüksek Aşa-
ması”dır (1917). Gene tarihsel materyalizmin pratiğe i-
lişkin siyasal sorunlara uygulanması bakımından aynı 
derecede önemli yapıtı, “Sol Komünizm, Bir Çocukluk 
Hastalığı”dır (1920). Felsefe yapıtları arasında “Mater-
yalizm ve Ampiryokritisizm” (1908), “Felsefe Notları”, 
“Devlet ve Devrim” (1917) ilk sırayı tutar. “Toplu Yapıt-
lar”, 45 ciltte toplanmıştır.

 267Georges Politzer



LOCKE, John (1632-1704). - İngiliz filozofu, deneyin, 
bütün bilginin tek temeli olduğu görüşünü savunan 
görgücülüğün (empirisme) temsilcisi. “Anlayış Üzerine 
Deneme” (1690) adlı kitabında, Locke, bilgi sorununun 
çözümü için deney ilkesine başvurur, doğuştan fikirlerin 
varlığını yadsır ve bütün tasarımları iki kaynaktan, dış 
duyu ve iç duyudan çıkartır. Locke, dış duyumları, şey-
lerin bizim üzerimizdeki etkisi ile açıkladığı ve zamanı 
için cesurca olan madde (eğer tanrı istemiş olsaydı) dü-
şünebilirdi varsayımını ortaya attığı ölçüde, materyalist 
görüşte yeralır. Ama ruh ve tanrı fikirlerine -zaten ona 
göre inanç alanına giren bu fikirlere- bağlı kaldığı ölçü-
de de ikici (yani düalist, dünyayı madde ve ruh halinde 
bölen) bir düşünürdür ve İngiliz tanrıcılığının gelişme-
sini başlatır. Onun bilgi teorisinin temel özelliği, insan 
anlayışını atomlaştırmasıdır (atomisation), yani bizim 
zihnimizi, bir duyumlar toplamı, duyumlardan yapılma 
bir "mozayik" haline indirger. Bu bilinç mozayiği, 
atomlaşmış burjuva dünyasını aslı gibi yansıtan bir ay-
nadan başka bir şey değildir. Toplumsal siyaset konu-
sundaki anlayışlarında Locke, burjuva çıkarlarının ka-
rarlı bir savunucusu olmuştur; liberalizm teorisyeni ola-
rak anayasal monarşiden, tanrıtanımazlığa karşı hoşgö-
rüden yana olmuştur. Başlıca yapıtları: “Anlayış Üzerine 
Deneme” (1690), “Hoşgörü Üzerine Mektuplar” (1685-
1704).

LÖKİPPOS (İÖ 5. yüzyıl). - Materyalist filozof, Zenon'un 
öğrencisi ve Demokritos'un hocası, atomlar teorisini ge-
liştirdi.

LUCRETİUS, Titus I.ucretius Carus (İÖ, yaklaşık ola-
rak 95-51). - Roma'da doğmuş ünlü Latin şairi. Epikü-
ros'un öğretilisi, hocasının materyalist fikirlerini şiirle-
rinde dile getirir.

LOCKE, John (1632-1704). - İngiliz filozofu, deneyin, 
bütün bilginin tek temeli olduğu görüşünü savunan 
görgücülüğün (empirisme) temsilcisi. “Anlayış Üzerine 
Deneme” (1690) adlı kitabında, Locke, bilgi sorununun 
çözümü için deney ilkesine başvurur, doğuştan fikirlerin 
varlığını yadsır ve bütün tasarımları iki kaynaktan, dış 
duyu ve iç duyudan çıkartır. Locke, dış duyumları, şey-
lerin bizim üzerimizdeki etkisi ile açıkladığı ve zamanı 
için cesurca olan madde (eğer tanrı istemiş olsaydı) dü-
şünebilirdi varsayımını ortaya attığı ölçüde, materyalist 
görüşte yeralır. Ama ruh ve tanrı fikirlerine -zaten ona 
göre inanç alanına giren bu fikirlere- bağlı kaldığı ölçü-
de de ikici (yani düalist, dünyayı madde ve ruh halinde 
bölen) bir düşünürdür ve İngiliz tanrıcılığının gelişme-
sini başlatır. Onun bilgi teorisinin temel özelliği, insan 
anlayışını atomlaştırmasıdır (atomisation), yani bizim 
zihnimizi, bir duyumlar toplamı, duyumlardan yapılma 
bir "mozayik" haline indirger. Bu bilinç mozayiği, 
atomlaşmış burjuva dünyasını aslı gibi yansıtan bir ay-
nadan başka bir şey değildir. Toplumsal siyaset konu-
sundaki anlayışlarında Locke, burjuva çıkarlarının ka-
rarlı bir savunucusu olmuştur; liberalizm teorisyeni ola-
rak anayasal monarşiden, tanrıtanımazlığa karşı hoşgö-
rüden yana olmuştur. Başlıca yapıtları: “Anlayış Üzerine 
Deneme” (1690), “Hoşgörü Üzerine Mektuplar” (1685-
1704).

LÖKİPPOS (İÖ 5. yüzyıl). - Materyalist filozof, Zenon'un 
öğrencisi ve Demokritos'un hocası, atomlar teorisini ge-
liştirdi.

LUCRETİUS, Titus I.ucretius Carus (İÖ, yaklaşık ola-
rak 95-51). - Roma'da doğmuş ünlü Latin şairi. Epikü-
ros'un öğretilisi, hocasının materyalist fikirlerini şiirle-
rinde dile getirir.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
268



MARKS, Karl Heinrich (1818-1883). - 19. yüzyılın 
büyük dehalarından, bilimsel komünizmin, uluslararası 
modern devrimci proletaryanın sınıf savaşımı teori ve 
pratiğinin kurucusu. Marks'ın sistemi, diyalektik 
materyalizm ilkeleri üzerine oturur. Marks, kapitalizmin 
kendi iç yasalarını bulmakta ya da insanlık tarihinin 
belirli dönemlerini ve belirli olaylarını açıklamakta gö-
rüldüğü gibi, somut sorunları ustaca tahliliyle, geçmiş-
teki tarihsel ilişkileri araştırmak için, bugünün toplum-
sal evriminin gerçek devindirici güçlerini bilmek için ve 
aynı şekilde gelecekteki gelişme eğilimlerini belirlemek 
için, teorik bir yöntem olarak diyalektik materyalizmin 
üstünlüğünü ortaya koymuştur. Onun burjuva toplumu 
konusundaki dahice eleştirisi, aynı zamanda, hem yı-
kıcı, hem de yapıcı olmuştur; burjuvazinin bitişini ilan 
ettiği için yıkıcı, proletaryanın zaferini haber verdiği 
için de yapıcı. Onun diyalektiği insanın etkinliği için 
hem bir araştırma yöntemi, hem de iletken teldir. Onun 
materyalist diyalektiği, yalnızca insan tarihinin yasala-
rının bilinmesine değil, ama aynı zamanda doğa tarihi-
nin bilinmesine de uzanır. Diyalektiğin, Darwin'in evrim 
teorisinin doğa bilimlerinde yarattığı devrime yapışık 
olması, buradan gelir. Marksizmin oluşturduğu düşünce 
ve eylem yöntemi, proletaryanın kendi kurtuluşu için ve 
tam bir insancılık (hümanizm) çağının gelmesi için yü-
rüttüğü savaşımda en değerli araçtır.

Tarih sırasına göre Marks'ın en önemli yapıtlarını 
sayalım: “1844 Elyazmaları” (Felsefe, Ekonomi Politik); 
“Kutsal Aile” (1845) ve “Alman İdeolojisi”. (1845- 1846) 
- Engels'le ortaklaşa yazmışlardır-; “Felsefenin Sefaleti” 
(1847); “Komünist Parti Manifestosu” (Friedrich Engels'-
le birlikte yazılmıştır) (1848); “Ücretli Emek ve Serma-
ye” (1849); “Fransa'da Sınıf Savaşımları” I848-I850 
(1850); “Louis Bonaparte'in I8 Brumaire'i” (1852); 
“Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı” (1859); “Herr 

MARKS, Karl Heinrich (1818-1883). - 19. yüzyılın 
büyük dehalarından, bilimsel komünizmin, uluslararası 
modern devrimci proletaryanın sınıf savaşımı teori ve 
pratiğinin kurucusu. Marks'ın sistemi, diyalektik 
materyalizm ilkeleri üzerine oturur. Marks, kapitalizmin 
kendi iç yasalarını bulmakta ya da insanlık tarihinin 
belirli dönemlerini ve belirli olaylarını açıklamakta gö-
rüldüğü gibi, somut sorunları ustaca tahliliyle, geçmiş-
teki tarihsel ilişkileri araştırmak için, bugünün toplum-
sal evriminin gerçek devindirici güçlerini bilmek için ve 
aynı şekilde gelecekteki gelişme eğilimlerini belirlemek 
için, teorik bir yöntem olarak diyalektik materyalizmin 
üstünlüğünü ortaya koymuştur. Onun burjuva toplumu 
konusundaki dahice eleştirisi, aynı zamanda, hem yı-
kıcı, hem de yapıcı olmuştur; burjuvazinin bitişini ilan 
ettiği için yıkıcı, proletaryanın zaferini haber verdiği 
için de yapıcı. Onun diyalektiği insanın etkinliği için 
hem bir araştırma yöntemi, hem de iletken teldir. Onun 
materyalist diyalektiği, yalnızca insan tarihinin yasala-
rının bilinmesine değil, ama aynı zamanda doğa tarihi-
nin bilinmesine de uzanır. Diyalektiğin, Darwin'in evrim 
teorisinin doğa bilimlerinde yarattığı devrime yapışık 
olması, buradan gelir. Marksizmin oluşturduğu düşünce 
ve eylem yöntemi, proletaryanın kendi kurtuluşu için ve 
tam bir insancılık (hümanizm) çağının gelmesi için yü-
rüttüğü savaşımda en değerli araçtır.

Tarih sırasına göre Marks'ın en önemli yapıtlarını 
sayalım: “1844 Elyazmaları” (Felsefe, Ekonomi Politik); 
“Kutsal Aile” (1845) ve “Alman İdeolojisi”. (1845- 1846) 
- Engels'le ortaklaşa yazmışlardır-; “Felsefenin Sefaleti” 
(1847); “Komünist Parti Manifestosu” (Friedrich Engels'-
le birlikte yazılmıştır) (1848); “Ücretli Emek ve Serma-
ye” (1849); “Fransa'da Sınıf Savaşımları” I848-I850 
(1850); “Louis Bonaparte'in I8 Brumaire'i” (1852); 
“Ekonomi Politiğin Eleştirisine Katkı” (1859); “Herr 

 269Georges Politzer



Vogt” (1860); “Ücret, Fiyat ve Kâr” (1865); “Kapital, 
Birinci Cilt” (1867) -2. ve 3. ciltler, Marks'ın ölümünden 
sonra Engels tarafından yayınlanmıştır-; “Gotha Prog-
ramının Eleştirisi” (1875). Çoğu kez Kapital'in 4. cildini 
oluşturan bölümlerden biri sayılan “Artı-Değer Üzerine 
Teoriler” de gene ölümünden sonra yayınlanmıştır.

Marks ve Engels'in seçilmiş metinlerinden mey-
dana getirilen derlemelerden bazıları: “Felsefe Yazıları”, 
“Din Üzerine”, “Yazın ve Sanat Üzerine”.

Karl Marks üzerine, Lenin'in makalelerinden ya-
pılmış derlemeye bakınız: “Marks-Engels-Marksizm”.

MEKANİK. - Hareketler ve kuvvetler bilimi.

METAFİZİK. - Dünyayı doğaüstü ve maddesiz ilkelerle 
-en çok da tanrı ile- açıklamak iddiasında olan azçok 
fantezist, azçok dinci fikirler ve tezler sistemi. İnceleme 
konusu şeyleri ve nesneleri birbirinden ayrı tutan ve on-
ları sürekli hareketlilikleri içinde düşünmeyi reddeden 
bir düşünme yöntemi. Diyalektiğin karşıtıdır. Bu kitabın 
üçüncü kısmına bakınız.

MİTOLOJİ. - Antikçağ ve vahşet devri toplulukları tara-
fından inanılan tanrıların, masalımsı ve efsanevi tarihi. 
Geniş anlamıyla bütün mitler sistemi.

MOLIERE, Jean-Baptiste, Poquelin (1622-1773). - En 
büyük Fransız komedi yazarı. Onun tiyatro yapıtları 
zamanının insanlarını bütün toplumsal koşulları içinde 
sahneye koyar: köylüleri, tüccarları, burjuvaları, 
hekimleri, kentlileri, saraylıları. Onun piyeslerinin 
komik öğesi, farslarında (“Zoraki Hekim ya da Scapin'in 
Dolapları”) ve öteki ahlak ve karakter konusundaki 
komedilerinde (“Cimri”, “Mizantrop”) çok değişik bir 
nitelik gösterirse de, bu öğe hep, insan budalalığından 

Vogt” (1860); “Ücret, Fiyat ve Kâr” (1865); “Kapital, 
Birinci Cilt” (1867) -2. ve 3. ciltler, Marks'ın ölümünden 
sonra Engels tarafından yayınlanmıştır-; “Gotha Prog-
ramının Eleştirisi” (1875). Çoğu kez Kapital'in 4. cildini 
oluşturan bölümlerden biri sayılan “Artı-Değer Üzerine 
Teoriler” de gene ölümünden sonra yayınlanmıştır.

Marks ve Engels'in seçilmiş metinlerinden mey-
dana getirilen derlemelerden bazıları: “Felsefe Yazıları”, 
“Din Üzerine”, “Yazın ve Sanat Üzerine”.

Karl Marks üzerine, Lenin'in makalelerinden ya-
pılmış derlemeye bakınız: “Marks-Engels-Marksizm”.

MEKANİK. - Hareketler ve kuvvetler bilimi.

METAFİZİK. - Dünyayı doğaüstü ve maddesiz ilkelerle 
-en çok da tanrı ile- açıklamak iddiasında olan azçok 
fantezist, azçok dinci fikirler ve tezler sistemi. İnceleme 
konusu şeyleri ve nesneleri birbirinden ayrı tutan ve on-
ları sürekli hareketlilikleri içinde düşünmeyi reddeden 
bir düşünme yöntemi. Diyalektiğin karşıtıdır. Bu kitabın 
üçüncü kısmına bakınız.

MİTOLOJİ. - Antikçağ ve vahşet devri toplulukları tara-
fından inanılan tanrıların, masalımsı ve efsanevi tarihi. 
Geniş anlamıyla bütün mitler sistemi.

MOLIERE, Jean-Baptiste, Poquelin (1622-1773). - En 
büyük Fransız komedi yazarı. Onun tiyatro yapıtları 
zamanının insanlarını bütün toplumsal koşulları içinde 
sahneye koyar: köylüleri, tüccarları, burjuvaları, 
hekimleri, kentlileri, saraylıları. Onun piyeslerinin 
komik öğesi, farslarında (“Zoraki Hekim ya da Scapin'in 
Dolapları”) ve öteki ahlak ve karakter konusundaki 
komedilerinde (“Cimri”, “Mizantrop”) çok değişik bir 
nitelik gösterirse de, bu öğe hep, insan budalalığından 

Diyalektik ve Tarihsel Materyalizm

Marksizm
270



ve ahlak bozukluğundan doğar. Moliere, her yerde, genel 
sağduyuya seslenerek, sağduyuyu savunur. Düşündür-
meyi elden bırakmaksızın güldürmeyi bilir. Her zaman 
için güncel, geçerli sorunları, çoğu kez halk diliyle ya da 
bölgesel bir şiveyle işlerken, yapmacıktan ve zorlamadan 
tamamen uzaktır. Piyeslerinin etkinliğinin nedeni çağ-
daşlarının gülünç yanlarının arkasında, insan gerçeğini 
sürekli yansıtmasıdır.

ORTODOKSLUK (Orthodoxie) (İslam dininde Ehl-i 
sünnet). - Bir kanının, bir düşüncenin, gerçek olarak 
kabul edilen bir dinsel inana uygunluğu. Aynı zamanda, 
geniş anlamda, felsefi, bilimsel ya da benzeri bir teori-
nin, en doğru ve ilk kökten gelen anlayışına uyguluğunu 
anlatmak için de kullanılır.

ÖRGENBİLİM (ANATOMİ). - Canlı varlıkların beden 
yapısını ve bunu oluşturan çeşitli örgenlerin ilişkilerini 
inceleyen bilim.

PALENTOLOJİ (TAŞILLAR BİLİMİ). - Fosilleri, yani 
kalıntılar ya da izler biçiminde jeolojik tabakalar arasın-
da saklı kalmış hayvan ya da bitkileri inceleyen bilim.

PASTEUR, Louis (1822-1895). - Dole'da doğmuştur. 
Ünlü kimyacı ve biyoloji uzmanı, pek çok bilimsel ve 
yararlı buluşları ile, bilimin bulaşıcı hastalıklara karşı 
savaşımda ilerlemesini sağlamıştır.

PLATON [EFLATUN](İÖ 427-348). - Yunan filozofu. 
Antikçağın en büyük idealist düşünürü.

Platon'a göre, bizim algıladıımız duyulabilir şey-
ler, sahici gerçeği oluşturmazlar; bunlar, ancak 
görünüşler, yansılar, kopyalar, suretlerdir. Sahici gerçek, 
ancak duyulabilir şeylerin ilkel örnekleri olan ve zihin-

ve ahlak bozukluğundan doğar. Moliere, her yerde, genel 
sağduyuya seslenerek, sağduyuyu savunur. Düşündür-
meyi elden bırakmaksızın güldürmeyi bilir. Her zaman 
için güncel, geçerli sorunları, çoğu kez halk diliyle ya da 
bölgesel bir şiveyle işlerken, yapmacıktan ve zorlamadan 
tamamen uzaktır. Piyeslerinin etkinliğinin nedeni çağ-
daşlarının gülünç yanlarının arkasında, insan gerçeğini 
sürekli yansıtmasıdır.

ORTODOKSLUK (Orthodoxie) (İslam dininde Ehl-i 
sünnet). - Bir kanının, bir düşüncenin, gerçek olarak 
kabul edilen bir dinsel inana uygunluğu. Aynı zamanda, 
geniş anlamda, felsefi, bilimsel ya da benzeri bir teori-
nin, en doğru ve ilk kökten gelen anlayışına uyguluğunu 
anlatmak için de kullanılır.

ÖRGENBİLİM (ANATOMİ). - Canlı varlıkların beden 
yapısını ve bunu oluşturan çeşitli örgenlerin ilişkilerini 
inceleyen bilim.

PALENTOLOJİ (TAŞILLAR BİLİMİ). - Fosilleri, yani 
kalıntılar ya da izler biçiminde jeolojik tabakalar arasın-
da saklı kalmış hayvan ya da bitkileri inceleyen bilim.

PASTEUR, Louis (1822-1895). - Dole'da doğmuştur. 
Ünlü kimyacı ve biyoloji uzmanı, pek çok bilimsel ve 
yararlı buluşları ile, bilimin bulaşıcı hastalıklara karşı 
savaşımda ilerlemesini sağlamıştır.

PLATON [EFLATUN](İÖ 427-348). - Yunan filozofu. 
Antikçağın en büyük idealist düşünürü.

Platon'a göre, bizim algıladıımız duyulabilir şey-
ler, sahici gerçeği oluşturmazlar; bunlar, ancak 
görünüşler, yansılar, kopyalar, suretlerdir. Sahici gerçek, 
ancak duyulabilir şeylerin ilkel örnekleri olan ve zihin-

 271Georges Politzer



sel bir boşlukta asılı duran, değişmez, sonsuz vb. Fikir-
ler'dir. (/dees) Öyleyse, şeyler kadar Fikir vardır; bir ma-
sa fikri, bir sandalye fikri vb. Şunu iyi anlamak gerekir 
ki, Platon'a göre, bu fikirler, bizdeki basit tasarımlar 
değil, bizden bağımsız bir varlık sürdüren gerçek 
varlıklardır. Platon'a göre, bilgi, ancak, daha önceki bir 
varlıkta, cismen (bedenen) yaradılışımızdan önce gör-
müş olduğumuz Fikirlerin anımsanmasıdır: bu, "anım-
sama" (reminiscence) denilen teoridir. Ne var ki, Platon, 
diyalektiğin öğelerini de geliştirmiştir, ama idealist ve 
söze dayanır bir biçimde. Siyasal ve toplumsal tezlerin-
de, eflatuncu idealizm, köle emeğine dayanan antikçağ 
toplumunun egemen sınıflarının -ticaret ve tefecilik e-
konomisinin gelişmesiyle- çöküşünün hızlandığı döne-
min ideolojisi olmuştur. Platon, devlet ülküsünü, Cum-
huriyet adlı yapıtında açıklamıştır.; burada, aristokrat-
ların egemen kesimi için servetlerde ortaklığı ileri sürer, 
bu da antikçağın sosyasit ütopyalarının en büyük sapıt-
masıdır. Başlıca yapıtları karşılıklı söyleşiler biçiminde 
sunulmuştur: “Criton”, “Sokrates'in Savunması”, “Phe-
don”, “Timee”, “Phedre”, “Gorgias”, “Şölen”, “Theetete”, 
“Cumhuriyet”, “Yasalar”, vb.

PORT-ROYAL (manastırı). - 1204'te kurulmuştur. 
Magnyles-Hameaux bucağında, Chevreuse (Seine ve 
Oise arasında) yakınlarında ünlü jansenist manastırı. 
Ününü, 16. Louis zamanında jansenistlerle cizvitler 
arasındaki savaşıma ve bu manastırda hazırlanan (aris-
tocu eğilimler taşıyan) “Mantık İncelemesi”ne borçlu-
dur. 1910'da kralın emri ile yıkılmıştır.

PROUDHON, Pierre-Joseph (1809-1865). - Fransız 
yazar ve iktisatçısı. Küçük-burjuva sosyalizminin klasik 
temsilcisi. Bir yoksul köylünün oğlu olan Proudhon, Pa-
ris'te, Marsilya'da ve başka kentlerde düzeltmen olarak 

sel bir boşlukta asılı duran, değişmez, sonsuz vb. Fikir-
ler'dir. (/dees) Öyleyse, şeyler kadar Fikir vardır; bir ma-
sa fikri, bir sandalye fikri vb. Şunu iyi anlamak gerekir 
ki, Platon'a göre, bu fikirler, bizdeki basit tasarımlar 
değil, bizden bağımsız bir varlık sürdüren gerçek 
varlıklardır. Platon'a göre, bilgi, ancak, daha önceki bir 
varlıkta, cismen (bedenen) yaradılışımızdan önce gör-
müş olduğumuz Fikirlerin anımsanmasıdır: bu, "anım-
sama" (reminiscence) denilen teoridir. Ne var ki, Platon, 
diyalektiğin öğelerini de geliştirmiştir, ama idealist ve 
söze dayanır bir biçimde. Siyasal ve toplumsal tezlerin-
de, eflatuncu idealizm, köle emeğine dayanan antikçağ 
toplumunun egemen sınıflarının -ticaret ve tefecilik e-
konomisinin gelişmesiyle- çöküşünün hızlandığı döne-
min ideolojisi olmuştur. Platon, devlet ülküsünü, Cum-
huriyet adlı yapıtında açıklamıştır.; burada, aristokrat-
ların egemen kesimi için servetlerde ortaklığı ileri sürer, 
bu da antikçağın sosyasit ütopyalarının en büyük sapıt-
masıdır. Başlıca yapıtları karşılıklı söyleşiler biçiminde 
sunulmuştur: “Criton”, “Sokrates'in Savunması”, “Phe-
don”, “Timee”, “Phedre”, “Gorgias”, “Şölen”, “Theetete”, 
“Cumhuriyet”, “Yasalar”, vb.

PORT-ROYAL (manastırı). - 1204'te kurulmuştur. 
Magnyles-Hameaux bucağında, Chevreuse (Seine ve 
Oise arasında) yakınlarında ünlü jansenist manastırı. 
Ününü, 16. Louis zamanında jansenistlerle cizvitler 
arasındaki savaşıma ve bu manastırda hazırlanan (aris-
tocu eğilimler taşıyan) “Mantık İncelemesi”ne borçlu-
dur. 1910'da kralın emri ile yıkılmıştır.

PROUDHON, Pierre-Joseph (1809-1865). - Fransız 
yazar ve iktisatçısı. Küçük-burjuva sosyalizminin klasik 
temsilcisi. Bir yoksul köylünün oğlu olan Proudhon, Pa-
ris'te, Marsilya'da ve başka kentlerde düzeltmen olarak 

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
272



çalıştı. Bir süre Besançon'da bir basımevi yönetti.
“Mülkiyet Nedir?”i yazmıştır; bu kitap, 1840'ta 

yayınlanır ve içinde şu ünlü tümce vardır: "Mülkiyet, 
hırsızlıktır". 1846'da yayınlanan “Ekonomik Çelişkiler 
ve Sefaletin Felsefesi”ne, Marks, “Felsefenin Sefaleti” ile 
karşılık vermiştir. Proudhon, aynı zamanda, Fransız sos-
yalist işçi hareketi üzerinde derin bir etki yaratan “İşçi 
Sınıfının Siyasal Yeteneği”ni (1851) yazmıştır. Son tah-
lilde, bir küçük-burjuva ütopyacısıdır, kanıtlarından 
hiçbiri, Marks'ın eleştirisi karşısında tutunamamıştır ve 
gericilik, onunla, sık sık övünebilmiştir. 1848 Devri-
minin ertesinde kurucu meclis üyeliğine atanmıştır. 2 
Aralık 1851 Hükümet Darbesi sırasında da sosyal ada-
letin zaferini sağlamak için Louis Napoleon'a güvenmiş-
tir.

RUHÇULUK (Spiritualisme, Tinselcilik). - Felsefe öğre-
tisi. Buna göre ruh, can verdiği ve yönettiği maddeden 
ayrı bir gerçeklik olarak mevcuttur. Ruhçuluk, çok kez, 
tanrıda, bütün doğa yasalarının bağlı ve bağımlı bulun-
duğu üstün ruhu görür. İdealizmin değişik bir biçimi ve 
sonucudur.

SİMYA (ALŞİMİ). - Ortaçağ kimyasına verilen ad. Bu, 
bir bilim olmaktan çok, büyücülüğe yakın, bütün hasta-
lıkları iyileştirecek (her derde deva) bir ilaç bulmaya ve 
madenleri simya taşı ile altına çevirmeye çalışan bir 
“sanat”tı.

TANRIBİLİM (Theologie). - Tanrının "bilimi". Dogma-
ların ve dinsel metinlerin incelenmesi.

THALES. - Küçük Asya'da Milet (Milas) okulunun baş-
lıca düşünürlerinden biridir (İÖ 6. yüzyıl). Milet okulu, 
antikçağ Yunanistanı'nda, ilk materyalist okul olmuştur. 

çalıştı. Bir süre Besançon'da bir basımevi yönetti.
“Mülkiyet Nedir?”i yazmıştır; bu kitap, 1840'ta 

yayınlanır ve içinde şu ünlü tümce vardır: "Mülkiyet, 
hırsızlıktır". 1846'da yayınlanan “Ekonomik Çelişkiler 
ve Sefaletin Felsefesi”ne, Marks, “Felsefenin Sefaleti” ile 
karşılık vermiştir. Proudhon, aynı zamanda, Fransız sos-
yalist işçi hareketi üzerinde derin bir etki yaratan “İşçi 
Sınıfının Siyasal Yeteneği”ni (1851) yazmıştır. Son tah-
lilde, bir küçük-burjuva ütopyacısıdır, kanıtlarından 
hiçbiri, Marks'ın eleştirisi karşısında tutunamamıştır ve 
gericilik, onunla, sık sık övünebilmiştir. 1848 Devri-
minin ertesinde kurucu meclis üyeliğine atanmıştır. 2 
Aralık 1851 Hükümet Darbesi sırasında da sosyal ada-
letin zaferini sağlamak için Louis Napoleon'a güvenmiş-
tir.

RUHÇULUK (Spiritualisme, Tinselcilik). - Felsefe öğre-
tisi. Buna göre ruh, can verdiği ve yönettiği maddeden 
ayrı bir gerçeklik olarak mevcuttur. Ruhçuluk, çok kez, 
tanrıda, bütün doğa yasalarının bağlı ve bağımlı bulun-
duğu üstün ruhu görür. İdealizmin değişik bir biçimi ve 
sonucudur.

SİMYA (ALŞİMİ). - Ortaçağ kimyasına verilen ad. Bu, 
bir bilim olmaktan çok, büyücülüğe yakın, bütün hasta-
lıkları iyileştirecek (her derde deva) bir ilaç bulmaya ve 
madenleri simya taşı ile altına çevirmeye çalışan bir 
“sanat”tı.

TANRIBİLİM (Theologie). - Tanrının "bilimi". Dogma-
ların ve dinsel metinlerin incelenmesi.

THALES. - Küçük Asya'da Milet (Milas) okulunun baş-
lıca düşünürlerinden biridir (İÖ 6. yüzyıl). Milet okulu, 
antikçağ Yunanistanı'nda, ilk materyalist okul olmuştur. 

 273Georges Politzer



Milet filozofları, her şeyin, havadan, ateşten ya da sudan 
nasıl oluştuğunu açıklamaya çalışıyorlardı.

THOMAS D'AQUİN, (Aquinolu Thomas) (1227-1274). - 
Ortaçağda tanrıbilimci ve filozof. Kilise doktoru unva-
nını almıştır. Başlıca yapıtları, “Kafirlere (dinsizlere) 
Karşı Felsefe Kitabı” ve “Tanrıbilim Kitabı”dır. Birincisi 
katolik öğretisini açıklar ve savunur ve inanla aklın hiç-
bir zaman birbirine karşı olmadıklarını kanıtlamaya ça-
lışır. Kilisenin kutsal kitaplar arasına koyduğu ikincisi 
üç bölüme ayrılır: 1. “Tanrı üzerine bir inceleme”. 2. 
“İnsanın yetileri üzerine bir teori”. 3. “İsa üzerine, 
Kurtarma” (İsa'nın insan soyunu bağışlaması) üzerine 
ve hıristiyanlığın dinsel eylemleri üzerine bir inceleme. 
Tomasçılık, bugün bile katolik filozoflar arasında çok 
yaygın olan Aquinolu aziz Thomas'nın tanrıbilimsel ve 
felsefi öğretisidir. Son derece skolastik bir öğretidir - ve 
tümüyle gericidir (bu da din adamları zümresinin ve 
papalığın resmi felsefesi olmasını açıklar).

TÜMDENGELİM (Deduction.). - Bir önermeden (propo-
sition) ya da bir olgudan yola çıkarak, ondan çıkan, on-
dan ileri gelen sonuçları anlatan ya da genelden özele 
varan uslamlama yöntemi.

TÜMEVARIM (/nduction). - Aynı anlamı taşıyan özel ol-
gular kümesinden genel bir sonuç çıkarmak demek olan 
ya da özelden genele varan bir uslamlama yöntemi.

Milet filozofları, her şeyin, havadan, ateşten ya da sudan 
nasıl oluştuğunu açıklamaya çalışıyorlardı.

THOMAS D'AQUİN, (Aquinolu Thomas) (1227-1274). - 
Ortaçağda tanrıbilimci ve filozof. Kilise doktoru unva-
nını almıştır. Başlıca yapıtları, “Kafirlere (dinsizlere) 
Karşı Felsefe Kitabı” ve “Tanrıbilim Kitabı”dır. Birincisi 
katolik öğretisini açıklar ve savunur ve inanla aklın hiç-
bir zaman birbirine karşı olmadıklarını kanıtlamaya ça-
lışır. Kilisenin kutsal kitaplar arasına koyduğu ikincisi 
üç bölüme ayrılır: 1. “Tanrı üzerine bir inceleme”. 2. 
“İnsanın yetileri üzerine bir teori”. 3. “İsa üzerine, 
Kurtarma” (İsa'nın insan soyunu bağışlaması) üzerine 
ve hıristiyanlığın dinsel eylemleri üzerine bir inceleme. 
Tomasçılık, bugün bile katolik filozoflar arasında çok 
yaygın olan Aquinolu aziz Thomas'nın tanrıbilimsel ve 
felsefi öğretisidir. Son derece skolastik bir öğretidir - ve 
tümüyle gericidir (bu da din adamları zümresinin ve 
papalığın resmi felsefesi olmasını açıklar).

TÜMDENGELİM (Deduction.). - Bir önermeden (propo-
sition) ya da bir olgudan yola çıkarak, ondan çıkan, on-
dan ileri gelen sonuçları anlatan ya da genelden özele 
varan uslamlama yöntemi.

TÜMEVARIM (/nduction). - Aynı anlamı taşıyan özel ol-
gular kümesinden genel bir sonuç çıkarmak demek olan 
ya da özelden genele varan bir uslamlama yöntemi.

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
274



 275Georges Politzer

www.ilkeris.com
iletisim@ilkeris.com

kitap@ilkeris.com

http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:kitap@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com


Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
276

www.ilkeris.com
iletisim@ilkeris.com

kitap@ilkeris.com

www.ilkeris.com
iletisim@ilkeris.com

kitap@ilkeris.com

http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:kitap@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:kitap@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com


 277Georges Politzer

www.ilkeris.com
iletisim@ilkeris.com

kitap@ilkeris.com

http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:kitap@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com


Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
278

www.ilkeris.com
iletisim@ilkeris.com

kitap@ilkeris.com

http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:kitap@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com


 279Georges Politzer

www.ilkeris.com
iletisim@ilkeris.com

kitap@ilkeris.com

http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:kitap@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com


www.ilkeris.com
iletisim@ilkeris.com

kitap@ilkeris.com

Diyalektik ve Tarihi Materyalizm

Marksizm
280

http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:iletisim@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com
mailto:kitap@ilkeris.com
http://www.ilkeris.com



	Sayfa 1
	Sayfa 2
	Sayfa 3
	Sayfa 4
	Sayfa 5
	Sayfa 6
	Sayfa 7
	Sayfa 8
	Sayfa 9
	Sayfa 10
	Sayfa 11
	Sayfa 12
	Sayfa 13
	Sayfa 14
	Sayfa 15
	Sayfa 16
	Sayfa 17
	Sayfa 18
	Sayfa 19
	Sayfa 20
	Sayfa 21
	Sayfa 22
	Sayfa 23
	Sayfa 24
	Sayfa 25
	Sayfa 26
	Sayfa 27
	Sayfa 28
	Sayfa 29
	Sayfa 30
	Sayfa 31
	Sayfa 32
	Sayfa 33
	Sayfa 34
	Sayfa 35
	Sayfa 36
	Sayfa 37
	Sayfa 38
	Sayfa 39
	Sayfa 40
	Sayfa 41
	Sayfa 42
	Sayfa 43
	Sayfa 44
	Sayfa 45
	Sayfa 46
	Sayfa 47
	Sayfa 48
	Sayfa 49
	Sayfa 50
	Sayfa 51
	Sayfa 52
	Sayfa 53
	Sayfa 54
	Sayfa 55
	Sayfa 56
	Sayfa 57
	Sayfa 58
	Sayfa 59
	Sayfa 60
	Sayfa 61
	Sayfa 62
	Sayfa 63
	Sayfa 64
	Sayfa 65
	Sayfa 66
	Sayfa 67
	Sayfa 68
	Sayfa 69
	Sayfa 70
	Sayfa 71
	Sayfa 72
	Sayfa 73
	Sayfa 74
	Sayfa 75
	Sayfa 76
	Sayfa 77
	Sayfa 78
	Sayfa 79
	Sayfa 80
	Sayfa 81
	Sayfa 82
	Sayfa 83
	Sayfa 84
	Sayfa 85
	Sayfa 86
	Sayfa 87
	Sayfa 88
	Sayfa 89
	Sayfa 90
	Sayfa 91
	Sayfa 92
	Sayfa 93
	Sayfa 94
	Sayfa 95
	Sayfa 96
	Sayfa 97
	Sayfa 98
	Sayfa 99
	Sayfa 100
	Sayfa 101
	Sayfa 102
	Sayfa 103
	Sayfa 104
	Sayfa 105
	Sayfa 106
	Sayfa 107
	Sayfa 108
	Sayfa 109
	Sayfa 110
	Sayfa 111
	Sayfa 112
	Sayfa 113
	Sayfa 114
	Sayfa 115
	Sayfa 116
	Sayfa 117
	Sayfa 118
	Sayfa 119
	Sayfa 120
	Sayfa 121
	Sayfa 122
	Sayfa 123
	Sayfa 124
	Sayfa 125
	Sayfa 126
	Sayfa 127
	Sayfa 128
	Sayfa 129
	Sayfa 130
	Sayfa 131
	Sayfa 132
	Sayfa 133
	Sayfa 134
	Sayfa 135
	Sayfa 136
	Sayfa 137
	Sayfa 138
	Sayfa 139
	Sayfa 140
	Sayfa 141
	Sayfa 142
	Sayfa 143
	Sayfa 144
	Sayfa 145
	Sayfa 146
	Sayfa 147
	Sayfa 148
	Sayfa 149
	Sayfa 150
	Sayfa 151
	Sayfa 152
	Sayfa 153
	Sayfa 154
	Sayfa 155
	Sayfa 156
	Sayfa 157
	Sayfa 158
	Sayfa 159
	Sayfa 160
	Sayfa 161
	Sayfa 162
	Sayfa 163
	Sayfa 164
	Sayfa 165
	Sayfa 166
	Sayfa 167
	Sayfa 168
	Sayfa 169
	Sayfa 170
	Sayfa 171
	Sayfa 172
	Sayfa 173
	Sayfa 174
	Sayfa 175
	Sayfa 176
	Sayfa 177
	Sayfa 178
	Sayfa 179
	Sayfa 180
	Sayfa 181
	Sayfa 182
	Sayfa 183
	Sayfa 184
	Sayfa 185
	Sayfa 186
	Sayfa 187
	Sayfa 188
	Sayfa 189
	Sayfa 190
	Sayfa 191
	Sayfa 192
	Sayfa 193
	Sayfa 194
	Sayfa 195
	Sayfa 196
	Sayfa 197
	Sayfa 198
	Sayfa 199
	Sayfa 200
	Sayfa 201
	Sayfa 202
	Sayfa 203
	Sayfa 204
	Sayfa 205
	Sayfa 206
	Sayfa 207
	Sayfa 208
	Sayfa 209
	Sayfa 210
	Sayfa 211
	Sayfa 212
	Sayfa 213
	Sayfa 214
	Sayfa 215
	Sayfa 216
	Sayfa 217
	Sayfa 218
	Sayfa 219
	Sayfa 220
	Sayfa 221
	Sayfa 222
	Sayfa 223
	Sayfa 224
	Sayfa 225
	Sayfa 226
	Sayfa 227
	Sayfa 228
	Sayfa 229
	Sayfa 230
	Sayfa 231
	Sayfa 232
	Sayfa 233
	Sayfa 234
	Sayfa 235
	Sayfa 236
	Sayfa 237
	Sayfa 238
	Sayfa 239
	Sayfa 240
	Sayfa 241
	Sayfa 242
	Sayfa 243
	Sayfa 244
	Sayfa 245
	Sayfa 246
	Sayfa 247
	Sayfa 248
	Sayfa 249
	Sayfa 250
	Sayfa 251
	Sayfa 252
	Sayfa 253
	Sayfa 254
	Sayfa 255
	Sayfa 256
	Sayfa 257
	Sayfa 258
	Sayfa 259
	Sayfa 260
	Sayfa 261
	Sayfa 262
	Sayfa 263
	Sayfa 264
	Sayfa 265
	Sayfa 266
	Sayfa 267
	Sayfa 268
	Sayfa 269
	Sayfa 270
	Sayfa 271
	Sayfa 272
	Sayfa 273
	Sayfa 274
	Sayfa 275
	Sayfa 276
	Sayfa 277
	Sayfa 278
	Sayfa 279
	Sayfa 280
	Boş Sayfa
	Boş Sayfa



